
Die Vermessung des Himmels  
 

Durch gleichseitige Dreiecke (△ Feuer), Vierecke (◇ Luft), Fünfecke (⬠ Äther) und 
Sechsecke (Wasser) ergeben sich längere oder kürzere Seiten, die Aspekte genannt 
werden. Werden einige unterschiedliche Seitenlängen mit den entsprechenden Winkeln von 
der Erde aus gesehen zusammengesetzt, ergeben sich die angenommenen messbaren 
Tugenden. Dazu werden die Seiten eines Drei- (zu 120°), Vier- (zu 90°), Fünf- (zu 72°) und 
Sechsecks (zu 60°) entlang der Ekliptik durch die jeweils geltenden Wandelsterne 

(Planetengottheiten, ☽ Luna, ☿ Merkur, ♀ Venus, ☉ Sol, ♂ Mars, ♃ Jupiter und ♄ Saturn) 
begrenzt. Es gelten zuerst der Anfang (Archē, ein Begriff der antiken griechischen 
Philosophie), der nach den Grundprinzipien des Ursprungs der Welt sucht. Nach 

Anaximander (um 610-547 v. Chr.) wäre es etwas Unbegrenztes, was ein Anfang (☌ 

Konjunktion) und ein Ende (☍ Opposition) in sich hätten. Nach Pythagoras (um 570–510 v. 

Chr.) könnten dies die Zahl „1 (☌ Konjunktion) und 2 (☍ Opposition)“ bedeuten. Als „3 (△)“, 
würde es das Feuer sein, welches Heraklit (ca. 540–475 v. Chr.) als Urstoff annahm. Die Luft – 

als Zahl „4 (◇)“ – wurde von Anaximenes (585–525 v. Chr.) als Grundprinzip begriffen. Das 

Reich der Götter und Menschen wurde von Pythagoras mit der Zahl „5 (⬠) und 10“ belegt. 
Das Wasser galt – mit der Zahl „6 ()“ gekennzeichnet – für Thales von Milet (624–
546 v. Chr.) als Urstoff. Danach folgen die Prinzipien von Tüchtigkeit und Heldenmut (Arete, 

altgriechisch, steht für Tugend) für die „Gutmenschen“. Die Zahl „7(△+◇)“ galt als Liebe, „8 

(◇+◇)“als Ekstase, „9(+△)“ als Gerechtigkeit, „10(⬠+⬠)“ als eine Welt für Götter und 

eine Welt für Menschen. Die Zahl „11(+⬠)“ galt der Tugend Weisheit und „12 (+)“ war 
der Tugend Stärke und Mäßigkeit zugeordnet. Das Element Erde war bei Pythagoras nicht 
vertreten, da er begann ausschließlich den Himmel zu vermessen. Erst Platon begann die 
Erde als Himmelsstoff durch die platonischen Körper hinzuzufügen, dadurch veränderte sich 
die gesamte Himmelsharmonie, die Zahlen für die Elemente waren nicht mehr 3, 4, 5, 6, 

sondern später 3 (△), 4(□), 4(◇), und 6(). Die Welt der Götter und Menschen wurde nun 
beiseitegeschoben, da sie nicht Bestandteil der vier Elemente war. Im Christentum kamen als 

Angelpunkt noch die Tugenden Glaube, Liebe (11=△+□+◇) und Hoffnung (10=◇+) zu 
den antiken Tugenden hinzu. Bis in das Jahr 1700 ist das pythagoreische Prinzip in den 
Kalendern noch durch Triangel, Quadrangel und Sextil zu beobachten. (Folgten dem Winkel 
von 120°/Triangel ein Winkel von 90°/Quadrangel – jeweils durch zwei unterschiedliche 
Planetengötter im geozentrischen Weltbild begrenzt – war der Zeitraum für die himmlische 
Tugend der Liebe präsent.) So konnten innerhalb der Ekliptik im Makrokosmos der Wille des 
Schöpfergottes mittels gleichseitiger, geometrischer Figuren dargestellt werden. Alles begann 
mit flächenhaften Strukturen ab dem Dreistern, bzw. Vierstern usw. fort. Im Mikrokosmos 
waren die platonischen Körperteilchen als Elemente wirksam. Die Natur und der menschliche 
Körper waren voll davon. Die Weltharmonie war gewährleistet, wenn die platonischen 
Körper den himmlischen Seitenlängen in den Flächen innerhalb der Ekliptik folgten. Doch galt 
dies als fast unmöglich, da im zunehmenden Alter das Sündenregister zunahm und der 
christliche Mensch ohnehin mit der Erbsünde konfrontiert wurde. Wurde der Mensch als rein 

in den Weltlauf hinein geboren (1=☌), so verließ er diesen als greisenhafter Sünder (2=☍). 
Innerhalb eines Jahres gab es laut der vier Jahreszeiten vier Altersstufen (neben den sieben 
Altersstufen der Planetengötter) die sich veränderten. Der Tetraeder (Feuer) galt als das 
feststehende und beginnende Element der im Sommer Geborenen, die weiteren 
Jahreszeiten veränderten den platonischen Anfangskörper bis der z. B. mit 70 Jahren im 
Element Wasser (Ikosaeder) verstarb. Der Tetraeder war durch sündiges Verhalten kaum 



 2 

noch zu erahnen und hatte sich laut Jahreszeiten ohnehin 280-mal verändert (70 x 4). Die 
meisten Künstler der Renaissancezeit bearbeiteten diese alten wissenschaftlichen 
Sachverhalte zu bemerkenswerten Bildideen, die heute leider nicht mehr nach altem Muster 
kommentiert werden – was eigentlich nicht funktioniert! Die Renaissancekünstler prägten ihr 
Verständnis von Wissenschaft und Kunst und begünstigten damit die städtischen 
Gesellschaften südlich und nördlich der Alpen. Die Kirche benutzte diese nach ihrer Meinung 
harmonische Weltsicht, und die Künstler trugen daraufhin die Ordnung in die noch 
mittelalterliche ständische Gesellschaft hinein. Die Weltordnung und der christliche Glaube 
wurde sozusagen immer wieder dem „Hier und heute“ angepasst, so dass sich die 
Glaubensinhalte stets aktualisierten. Die Christgeburt fand jetzt nicht mehr in Betlehem statt, 
sie war Bestandteil z. B. einer fränkischen Landschaft und die Mutter Gottes war eine Frau, 
die sich genauso gab wie viele Frauen, die zur Zeit der Renaissance lebten. Der Rückgriff in 
die Antike gehörte mit zum christlichen Weltbild und wurde mit den damaligen frei 
denkenden Menschenkindern erklärt – die konnten sich eben auch irren –, wobei das 
Christentum aber stets überlegen blieb. Zur Reformation begann zusätzlich eine 
Aufarbeitung und Suche der Anfänge christlichen Gedankengutes, die sich z. B. im Gebrauch 
der Feiertage in den jeweiligen Kalendern widerspiegelte. Der Renaissancehimmel war alt, 
die antiken Tugenden – was macht einen glücklichen Menschen aus – wurden durch die 
Sterne und die Planetengötter, die als bloße Werkzeuge fungierten, angezeigt. Der Himmel 
war rein und heilig, Gottvater galt als deren Schöpfer.  

 

Aspekte zur 
archaischen 
Zeit 

 

Sternspitzen innerhalb 
der Ekliptik (nach 
Anzahl der 
Palmenwedel, 
Palmetten)  

Aspekte im 
Kalenderwesen  
nach Platon 
und Ptolemäus 

platonische 
Körper im 
Mikrokosmos 

platonische 
Aspekte im  
Makrokosmos in 
Winkeln innerhalb 
der Ekliptik 

 

christliche 
Tugenden und 
Elemente  
(Fächerrosette) 

Anfang und 
Eintritt 

 1 Konjunktion Geburt 0°  Alpha 

Ende und 
Austritt 

 2 Opposition Tod 180°  Omega 

Feuer  3 Triangel Tetraeder 120° / Strecke im 
Dreieck (3) 

 Feuer 

Luft  4 Quadrangel Hexaeder 90° / Strecke im 
Viereck (4) 

 Erde 

Reich der 
Götter und 
Menschen 

 5 Quadrangel Oktaeder 90° / Strecke im 
Viereck (4) 

 Luft 

Wasser  6 Sextil Ikosaeder 60° / Strecke im 
Sechseck (6) 

 Wasser 

Liebe  7 / 3+4 Feuer + Erde Liebe 30° + 90° (7)  

 
(Liebe) 
Auferstehung 



 3 

Ekstase  8/ 3+5 

 
Erde + Luft 
(Vertreibung) 

Hexaeder + 
Oktaeder 

90° + 90° (8)  (Ekstase) 
Vertreibung 

Gerechtigkeit  9 / 6+3 Wasser + Feuer  Gerechtigkeit 
/ Ikosaeder + 
Hexaeder 

60° + 120° (9)  Gerechtigkeit 

Reich der 
Götter und 
Reich der 
Menschen 

 10 / 5+5 Luft + Wasser Weisheit / 
Oktaeder + 
Ikosaeder 

90° + 60° (10)  Hoffnung 

Weisheit  11 / 5+6 Feuer + Erde + 
Luft  

Stärke und 
Mäßigkeit / 
Tetraeder + 
Hexaeder + 
Oktaeder 

120° + 90° + 90° 
(11) 

 Glaube und 
Liebe 

Stärke und 

Mäßigkeit 

 12 / 3+4+5 Feuer + Erde + 

Dodekaeder 

Tetraeder + 

Hexaeder + 
Dodekaeder 

120° + 90° + 72° 

(12) 

 Himmel / 

Paradis 

Geduld  13 / 6+3+4 Wasser + Feuer 
+ Luft 

Geduld / 
Ikosaeder + 
Tetraeder+ 
Oktaeder 

60° + 120° + 90° 
(13) 

 Geduld 

usw.  usw. usw. usw. usw.  usw. 

Die Tabelle zeigt die Entwicklung der Vermessung des Himmels, innerhalb der griechischen 
Tradition, die die Tugenden der Gutmenschen kennzeichnen. Empedokles entwickelte im 5. 
Jahrhundert vor Chr. eine Zusammenfassung der vier Elemente: „Nicht aus eigenem Antrieb 
bewegen sich die vier Elemente in diesem Kreislauf, es wirken externe Kräfte auf sie ein, 
neíkos (Streit) und philótēs (Liebe), die Mächte der Abstoßung und Anziehung“. Die Römer 
der Caesaren nahmen später diese These auf und schufen dadurch das Prognostikum. 
Anfänglich bekämpfte das Christentum das Prognostikum. Später nahmen neben den 
Tugenden die Laster (sündhaftes Verhalten) innerhalb der Sichtung in die Zukunft einen 
höheren Stellenwert ein. Die Weiterentwicklung der pythagoreischen Sphärenharmonik trug 
ebenfalls erheblich zum christlichen Weltbild bei. Die Welt galt von nun an als Vorbestimmt. 

Quellen 
Innerhalb der Wissenschaft ist die pythagoreische Sphärenharmonie für die Musiktheorie beispielgebend. Die 
Kirchentonarten basieren auf authentische und plagale Tonfolgen. Innerhalb eines Monochord tauchen reine 
Intervalle auf. Diese beziehen sich auf eine Prime mit 120° als Aspekt des Feuers (ganze Saite im Monochord). 
Eine Quarte mit 90° als Aspekt der Luft (3/4 Saite im Monochord). Eine Quinte mit 72° als Aspekt der Welt der 
Götter und Menschen (4/5 Saite im Monochord) und 60° als Aspekt des Wassers (1/2 Saite im Monochord). 
Sekunde, Terz, Sexte und Septime wurden durch eine Formel berechnet. Eine C-Dur-Tonleiter galt innerhalb 
der Kirchentonarten als Hypolydisch, war plagal und galt der Venus. Während die Lydische Tonart dem 
authentischen Jupiter unterstand und als F-Dur-Tonleiter galt. Dieses Harmonieverständnis wurde auf die 
Weltharmonie übertragen. Sie beginnt immer mit Anfang und Ende, dann folgen die Elemente (bei Pythagoras 
ohne dem Element Erde) und gehen in die antiken Tugenden über. Als Beispiele gelten hier die Palmetten. 
Ursprünglich dürften es Palmenwedel (Fächerpalme, Phoenix dactylifera) gewesen sein, die sich am 
Stammende immer kreisförmig nach oben schraubten. Bei der Dattelpalme war am Anfang kaum zu erkennen, 



 4 

welches Blatt Früchte tragen sollte. Die Blätter wurden dann als Allegorie auf die Tugenden übertragen. 
Phoenix dactylifera diente als Lieferant für Palmwein und Datteln. Später wurden die Allegorien der Tugenden 
in das Himmelszelt übertragen. Siehe einige Beispiele von attischen Gefäßen aus der Sammlung Zimmermann. 
Hier dienen die Palmetten aus einer attischen Bilderwelt als Überschriften, wie aus den Bereichen: Geduld (13), 
Stärke (12), Mäßigkeit (12), Weisheit (11), Götter und Menschenwelt (5+5), Gerechtigkeit (9), die Welt der 
Ekstase (8) und Liebe (7). Bei den platonischen Körpern (siehe Grafik auf folgender Seite) zeigen die 
Körperschnitte die Aspekte des Himmels an. Wie in älteren Kalendern mit Prognostikum werden nur die vier 
Elemente durch drei Aspekte gekennzeichnet. Das Dodekaeder als gedachter Aspekt gehört nicht mehr zu den 
Elementen und wird dann hauptsächlich in der Musikharmonie benötigt. Dazu gesellen sich aber zweimal die 
Elemente – Hexaeder und Oktaeder, sie besitzen nur einen Aspekt, das Quadrat. Diese Konstellation hielt bis in 
das 18. Jahrhundert. Die irdischen Elemente wurden durch drei Aspekte – wovon das Quadrat zwei Aspekte 
verkörperte – bestimmt. Hier wird auch auf die Formen- und Ideenlehre Platons verwiesen (die Idee im Himmel 
erzeugt Aspekte, die sich in der Körperebene als kleinste Teilchen der regelmäßigen Körper irdisch als Elemente 
manifestieren). Die aristotelische Tugendethik (Nikomachische Ethik) orientiert sich am Menschen, der die 
Tugenden erkennen und erlernen kann. Das Ziel eines Menschen besteht in der Glückseligkeit, einer seelischen 
Komponente. Insofern werden Glück, Stärke, maßvolles Verhalten, Gerechtigkeit und Weisheit durch den 
Menschen angestrebt, da der Mensch für sich gesehen eine gute Existenz leben wolle. Das eigentliche 
Prognostikum formulierten die Caesaren indem sie die Aspekte in „Gut und Böse“ einteilten. Siehe dazu den 
Klassiker der Astrologie: Julius Firmicus Maternus, die acht Bücher des Wissens. Wichtig sind die „Vorträge 
astrologischer Art“ von Adolph Drechsler, der sie um 1855 in Dresden veröffentlicht hatte. Er berichtet unter 
anderen über die Phänomene des Wetters, des Säen und Pflanzen, wie sie von den Aspekten bzw. Elementen 
der Planeten bestimmt worden sind. Der von Caesar entwickelte julianische Kalender hatte bis in das 18. 
Jahrhundert seine Gültigkeit, wenn er auch von Papst Gregor den XIII. reformiert wurde. Zwar bekämpfte das 
Christentum anfänglich das römische Prognostikum, aber nur solange bis das Christentum zur Staatsreligion 
anerkannt worden war. Innerhalb der Renaissance entwickelte sich aus der griechischen Tradition heraus ein 
neues Volutensystem. Die christlich Geborenen konnten sich an ihre Heiligen wenden und dadurch z. B. das 
römische Prognostikum umgehen oder abmildern. Dazu siehe den Herlikus Kalender von 1631, der für die freie 
Reichsstadt Nürnberg konzipiert wurde (mehr unter fächerrosetteundvolute.de). Innerhalb der Aufklärung 
geriet die alte Weltharmonie in die Defensive. Der Musiker und Astronom Willhelm Herschel entdeckte 1781 
einen zusätzlichen Wandelplaneten, der später Uranos genannt wurde. Das Kopernikanische Weltbild wurde 
posthum gewürdigt und alle geozentrischen Bezüge verteufelt. Innerhalb der Kunstgeschichte wurden die 
Renaissancekünstler in die Neuzeit der Moderne verfrachtet, der „Manierismus“ sollte alle Ungereimtheiten 
der inhaltlichen Ausrichtungen Künstlern erklären können. Ein Irrtum, der sich nur schlecht korrigieren lässt! 
Ich appelliere deshalb an die Erinnerungskultur und die Würdigung der Künstler, die versucht haben durch die 
Vielzahl der Konzeptionen einer zentrierten Weltsicht das damalige „Hier und heute“ immer neu zu überprüfen 
und neu zu erklären.  
 

Die Palmetten aus „Antike Bilderwelten von Frank Hildebrand“ 

Die Palmetten sind mit 7 und 8 
Wedeln versehen, mit den 
Tugenden Liebe (3+4) und Ekstase 
(3+5). Gezeigt wird das Verlangen 
des Zeus zu den schönen Knaben 
des Königssohnes Ganymed, der 
sich ganz in Ekstase weigert in die 
Erwachsenenwelt aufgenommen 
zu werden. Der Zustand der 
Ekstase kommt auch häufig bei 
den Mänaden des Dionysos auf. 
Bevor Ganymed Mundschenk im 
Olymp wurde, hatte die Tochter 

des Zeus und der Hera, Hebe die Rolle für das Anreichen von Nektar und Ambrosia inne. 
Wobei Hebe als die Göttin der Jugend galt (siehe Frank Hildebrand in Abb. 43).  



 5 

Der von Wahn gezeichnet 
Herakles fordert „Gerechtigkeit“ 
ein (9 Wedel einer Palmette 6+3). 
Er ist im Begriff das Orakel des 
Apollon zu zerstören, da er keine 
Aussage über seinen künftigen 
Werdegang erhält. Apollon wird 
von seiner Schwester Artemis 
unterstützt. Hinter Athene 
positioniert sich ein wilder Stier 
den Herakles künftig als siebtes 
Sühneopfer einfangen soll. Der 
von Wahn getriebene Herakles 
hatte seine Strafe für das Töten 
seiner Familie erhalten, er soll sich 

künftig bei Eurystheus – mit 12 schwierigen Aufgaben – verdingen (siehe Frank Hildebrand in 
Abb. 70). 

    

Athena Promachos, die göttliche Vorkämpferin eröffnet den Faustkampf der zwei 
jugendlichen Parteien, die mit Hähnen auf dorischen Säulen vorgestellt werden. Der 
Schiedsrichter ist mit einer Gerte ausgestattet und kann jederzeit in den Kampf eingreifen. 
Links neben den Faustkämpfern macht sich der nächste Teilnehmer bereit. Die Palmwedel 
sind zweigeteilt, was so viel bedeutet das je ein Teil (5) auf die Welt der Götter aufmerksam 
macht und ein anderer Teil (5) die Welt der Menschen kennzeichnet, so dass ein 10-facher 
Wedel zusammen entsteht (siehe Frank Hildebrand in Abb. 127).  

Die 11 und 12-fachen Wedel 
(Palmetten) gelten der 
Weisheit (11=5+6) und der 
Stärke (12=3+4+5). Beides 
benötigt Herakles, der mit 
Iolaos vor Athene steht. Auf 
der Rückseite ist König 
Eurystheus zu sehen, er 
überlegt sich mit seinen 



 6 

Beratern, Herakles 12 Aufgaben zu geben, die er aus seiner Sichtweise nie erfüllen könnte 
(siehe Frank Hildebrand in Abb. 60). Um nochmals die Tugend „Liebe (7=3+4)“ aufzuzeigen 
begeben wir uns zum Helden Theseus nach Athen.  

 

Die Palmetten sind 7-fach unterteilt, was an die „Liebe“ zu den Göttern erinnert. In einem 
Triumphzug ist in der Mitte Theseus zu erkennen, wie er gerade den wilden Stier zu seinem 
Opferplatz treibt. Dort lässt er den kretischen Stier – den Herakles vorher eingefangen  
hatte – dem Gott Apollon opfern. Als Königssohn ist es Theseus wichtig, dass die Götter auf 
sein Athen gnädig blicken.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Die platonischen Körper mit den neuen Mittelschnitten, den Aspekten. Die Seiten der 
pythagoreischen Sphärenharmonik sind – wie am Monochord ausprobiert – mit in das 
Modell der Weltharmonik integriert. 

Prime 

Oktave 



 7 

Ungefähr 2000 Jahre später werden die Palmettenunterteilungen durch die 
Rosettenunterteilungen wieder aufgenommen. Zur Renaissancezeit dienten die Rosenblätter 
als himmlische Aspekte der Fächerrosetten, die auch Tugendhaftigkeit vorstellen sollten. Der 
Fächerkanon war allerdings platonischer Art, die eigentlichen Elemente wurden jetzt durch 
drei gleichseitige Formen bzw. Aspekte ausgedrückt, das Dreieck (3=Feuer), das Viereck 
(4/4=Erde und Luft) in zweifacher Form (abgeleitet von den Schnitten des Oktaeders und 
Hexaeders), sowie das Sechseck (6=Wasser). Das gleichseitige Fünfeck (5=Äther/Paradies) 
kam nur selten zum Einsatz.  
 

 

 

 

Ausschnitt einer Fassade des Adam-und-Eva-Hauses in der Hathumarstraße 7 in Paderborn, 
sie zeigt das klassische Bild eines Tugendfächers. Das Gebäude entstand kurz vor der 
gregorianischen Kalenderreform um 1582. In der Darstellung strahlt die Tugend der Hoffnung 
(10) von oben auf die Tugenden des Glaubens und der Liebe (11) herab – bis sich alle 
Tugenden schließlich im himmlischen Paradies am unteren Ende der Darstellung 
wiederfinden (12). Das Haus thematisiert in seiner Gestaltung die christlichen Tugenden und 
kontrastiert sie mit einer Kritik an der katholischen Sichtweise auf die Auferstehung. Die 
Tugenden werden hier nicht als gute Werke begriffen die zur Auferstehung nützlich sind. Die 
Tugenden sind rein menschlicher Natur, nur Gott der Herr mit dem Heiligen Geist und Jesus 
Christ als Mittler gewähren den ewigen Frieden. Im oberen Bereich des Hauses wird 
dargestellt, wie die katholische Seite in Unsicherheit und Angst vor der Auferstehung 
verharrt – als Ausdruck einer falsch verstandenen Hoffnung, die sich bei der Auferstehung 
anrechnen lassen würde. Die Tugend der Hoffnung wird hier mit den Elementen Luft (4) und 
Wasser (6) assoziiert. Zentral wird gezeigt, wie die Tugenden Glaube (11) und Liebe (ebenfalls 
11) durch die Evangelisten vermittelt werden. Die Zwölfzahl verweist auf das Paradies selbst, 
das sich symbolisch durch eine 12-fache Unterteilung (7 + 5) definiert. So wie Adam und Eva 
Geschöpfe Gottes sind, so sind sie aus dem Paradies vertrieben worden und hoffen durch 



 8 

Jesus Christus im Paradies wieder aufgenommen zu werden. Dabei gehören Fiedes der 
Glaube, Spes die Hoffnung und Caritas die Liebe zu den Kardinaltugenden, die der Himmel 
anzeigen kann. Z. B. sind zwei Wandelplaneten im Abstand von 90° zusehen und werden 
danach zwei Wandelplaneten mit einem Abstand von 60° über einer Stadt gesehen, dann 
war die Hoffnung in diesem Zeitraum zum Greifen Nah. So lassen sich auch Glaube und Liebe 
im Himmelszelt anzeigen.   
  

 

Eine weitere Ausführung einer fünfzehnfachen Rosette ist an der Loggetta von Jacopo 
Sansovino (1486–1570) auf dem Markusplatz in Venedig zu sehen. Die Loggetta mit ihrem 
Figurenschmuck entstand um das Jahr 1540. Die römische Göttin Minerva verweist auf die 
tugendhafte Weisheit der Dogen. Apollo, Gott der Tugend Gerechtigkeit und der Musen, 
repräsentiert die geistige und kulturelle Komponente der Republik. Merkur, der römische 
Gott des Handelns, liefert hier einen Hinweis auf die Kaufmannsstadt Venedigs. Pax 
symbolisiert den Frieden – das Feuer des Krieges ist erloschen. Hier wird die römische Antike 
durch die herrschende christliche Tugend „Hoffnung (10=4+6)“ in Zaum gehalten. Alle 
gezeigten antiken Allegorien sind weiter durch die 5-fache Unterteilung des Reich-Gottes / 
Äther (5) dazu gekennzeichnet. So vereinen sich antike und christliche Tugenden zum Ruhme 
Venedigs.  
 
Bis auf die christlichen Tugenden in Volutenform, haben wir das damalige Spektrum an 
Renaissance-Ornamenten herleiten können. Hilfreich ist hier noch ein julianischer Kalender 
aus dem Jahr 1541, er kennzeichnet die alltäglichen Handlungen im städtischen Zürich, z. B. 
Wetterprognosen, Aussäen und Pflanzen, Medizin einnehmen und Aderlassen. Wir werden 
immer wieder auf diesen Kalender in Kurzfassung zurückkommen. Viele Künstler haben sich 
in ihren Bildaussagen eben nicht vom Alltag entfernt, sie versuchten – das heute in 
Vergessenheit geratene Weltbild – immer wieder neu als wissenschaftliches Denken unters 
Volk zu bringen. Der hier vorgestellte Kalender ist gedruckt von Christoffel Froschouer.  



 9 

 
 
Die einzelnen Tage im bürgerlichen Kalender sind in Kerben angegeben, eine rote Kerbe 
steht für den Sonntag. Sonne und Mond gehen in den Tierkreiszeichen auf. Figürliche  



 10 

 
 
 
Piktogramme zeigen Ereignisse im Kirchenjahr. Alle anderen Zeichen werden im Feld „Der 
Zeichen beduaingen“ (Bedeutung) erläutert. Aspekte und Planeten – bis auf Mond und 
Sonne – werden nicht gezeigt, wohl aber zur Berechnung z. B. des Aderlassens benötigt. 



 11 

Dürfen Götter altern?  
 

Hesiods Theogonie entstand um 700 v. Chr. und schildert die Entstehung der griechischen 
Götterwelt. Die späteren Planetengötter (siehe Claudius Ptolemäus, Tetrabiblos) sind ein 
Produkt einer Genealogie, wobei der Älteste (Chronos) Saturn das Greisenalter darstellt. 
(Zeus) Jupiter besitzt das hohe Erwachsenenalter und dessen Kind wie (Ares) Mars spielt den 
durchsetzungsstarken Erwachsenen. Dann erscheint (Apollon) Sol in der Lebensmitte. Die 
weiteren Kinder des Jupiters sind (Hermes) Merkur und (Artemis) Luna, die ein Zwilling von 
Apollo ist. (Aphrodite) Venus ist nach Hesiod einer älteren Genealogie zuzurechnen, sie ist 
ohne Kindheit entstanden und gehört aber zu den jüngeren Planeten, da sie der Erde nah 
steht. Alle Planetengötter haben bestimmte Eigenschaften wie Luna, die die Lebenssäfte der 
Natur bespielt. Merkur gibt Gelehrsamkeit, Venus mit ihrem Kind Amor – wobei Amor meist 
Kind bleibt – pflanzt die Liebe in die Herzen. Sol selbst gilt als der Gerechte, da er alle 
anderen Planeten bescheint. Mars verkörpert die Willensstärke und Jupiter ist der 
Himmelsherrscher und Anführer der Planetengötter. Saturn (Chronos) war der Gott des 
goldenen Zeitalters, ist aber von den Olympiern besiegt worden und steht für die letzten 
Lebensstunden aller Greisen. (Dazu siehe Maarten de Vos, Septem Planetae.) So können wir 
uns die Alter der Planetengötter gut vorstellen, ihre Altersstufen sind mit ihren Eigenschaften 
typisiert. Wie aber sollten die vorgestellten Götter altern, und zwar so altern, dass sie es gar 
nicht merken. Diese Frage beschäftigte Dürer, in den Kupferstichen, Sol Justitiae, die Hexe 
und Apollo und Diana. Dazu gab es ausreichende Quellen innerhalb Nürnbergs. 
Regiomontanus (Johann Müller, 6.6.1436 - 6.7.1476) galt als führender Reformator des 
Julianischen Kalenders. Bernhard Walther ein Schüler und späterer Nachlassverwalter von 
Regiomontanus bewohnte das Haus in Nürnberg, welches später Dürer erwerben sollte. Was 
aber hatten diese Quellen mit den drei Kupferstichen Dürers gemeinsam? Die Gerechtigkeit 

wurde aus Sternsicht dem Sol 
zugestanden, da er alles gerecht bescheint, 
so dass wir daraus unsere Jahreszeiten 
jährlich ableiten können. Am 20. oder 21. 
März sowie am 22. und 23. September 
eines Jahres ergeben sich die 
Tagundnachtgleichen, der Frühling und 
später der Herbst beginnen. Das 
Sternzeichen der Waage und damit 
zusammen die Tagundnachtgleichen lagen 
zu Beginn des julianischen Kalenders im 
Bereich des Jahreszeitenwechsels. Wegen 
der Präzession (Taumelbewegung der Erde) 
lag vor 2000 Jahren die 
Tagundnachtgleiche des Herbstes in der 
Waage, heute liegt sie im Tierkreiszeichen 
Jungfrau. Dazu kommt aber das 
entscheidende Moment, z. B. der 13. 
September des Jahres 1541 (siehe 
julianisches Kalenderblatt) definierte die 
Tagundnachtgleichen und dies ist 
astronomisch gesehen falsch, der 



 12 

Ausgleich zwischen Tag und Nacht und Herbstanfang lagen exakt 10 Tage davor. Sollte Soll die 
Allegorie der Gerechtigkeit verkörpern, so sagt der Forschouer Kalender, wie alle 
bürgerlichen Kalender der Zeit, die Unwahrheit. Soll ist sozusagen innerhalb von 2000 Jahren 
gealtert und ist nicht mehr in der Lage die richtige Jahreszeit anzugeben! Ein dementer 
Planetenherrscher, der auf seinem Haustier dem Tierkreiszeichen Löwe sitzt und seiner Rolle 
nicht mehr gerecht wird, so wird über Sol im Allgemeinen gedacht. Seiner Schwester geht es 
ähnlich, sie wird von ihrem Bruder Sol bestrahlt und ist aber für die Lebenssäfte der Natur 
und des Menschen verantwortlich. Luna sitzt rückwärtsgewandt auf dem Steinbock, dem 

damaligen Tierkreiszeichen der 
Wintersonnenwende. Der Bereich von 
Luna ist die Nacht und gilt allem 
Weiblichen bis zum Tierkreiszeichen 
Krebs. Ihre Weiblichkeit wird durch den 
Spinnrocken angezeigt. Die Säfte werden 
über die vier Elemente angereichert. Da 
Luna als Planetengöttin gilt, werden die 
Elemente in Aspekte von 90°, 120°, 90° 
und 60° angezeigt. Die geflügelten Putten 
zeigen dem Betrachter die Luft in eine 
Kugel geblasen, das Wasser im Topf eines 
Zierbäumchen, die Erde fast überall am 
Boden und ein Rest von Kohle, hier hatte 
es wohl einmal gebrannt. Luna selbst ist 
eine in die Jahre gekommene Frau, ihr 
Einfluss würde heute vom den 
Tierkreiszeichen Schütze (22. Dezember) 
bis Zwilling reichen. Im Froschouer 
Kalender beginnt der Winter am falschen 
Termin dem 12. Dezember. Hier werden 
die Säfte durcheinandergebracht und die 
Menschen nennen ihre Planetengöttin 
Hexe, weil sie mehr schadet als nützt. 
Diese Argumentation wurde aber von 
Kalendermachern (z. B. Herlitz) bestritten, 

da sie meinten, das Prognostikum sei gut geregelt, nur die Datumsangaben sind 
durcheinandergekommen. Auch Luther bemerkte im August 1538 während eines 
Tischgesprächs: Die Fürsten hätten die Pflicht den Kalender in Übereinstimmung mit dem 
Sonnenlauf zu bringen … (nach Alexander Demandt, Zeit Kapitel VII). Wie auch immer, 
Anfang des 16. Jahrhunderts kamen Zweifel auf, die Zeit würde sich falsch anfühlen und der 
Himmel könnte falsch gedeutet werden. Eine Sehnsucht nach Verlässlichkeit kam auf und der 
Anfang der Zeitrechnung wurde angemahnt, da wo alles in Harmonie schien und Säfte und 
die Jahreseinteilung im Lot waren. Apollo und Diana wurde von vielen Künstler als Motiv aus 
der römischen Mythologie gewählt, stand die Welt zu Beginn des julianischen Kalenders in 
Harmonie, Gerechtigkeit und Säfte-Lehre hatten ihren Zenit erreicht. Selbst die Christen 
erwählten ihren höchsten Feiertag Ostern nach dem Konzil in Nicäa im Jahre 325 nach dem 
julianischen Kalender, Osterdatum ist der erste Sonntag nach dem ersten Vollmond im 
Frühling (siehe Froschouer Kalender Sonntag, den 17. April 1541). Dürers Kupferstich Apollo 
und Diana gehörte zu den ersten Bildvorlagen eines verklärten Ideals. 



 13 

 



 14 

Die Dargestellten waren Jung, 
Apollo verteidigte die Jahreszeiten 
und Diana galt als Ernährerin der 
Natur. Hans Baldung schuf die drei 
Grazien mit den vier allegorischen 
Kindern Saturn, Jupiter als Schwan, 
Mars und Sol. Wir erkennen das 
Thema anhand der beiden 
Instrumente. Innerhalb der 
Kirchenmusik gibt es plagale 
(kindliche) und authentische 
Tonarten. Die Drei Grazien stehen 
für die Kindheit, die bis zur Reife 
eines Menschen reicht. Es sind 
Alters-Allegorien von Luna, Merkur 
und Venus. Sie spiegeln das fast 
Unschuldige in der Welt wider. Sie 
schotten sich ihrer Kindheit wegen 
vor den Erwachsenen ab. Nun sind 
die kleinsten eigentlich die 
Ältesten, die von Baldung aber in 
das „Goldene Zeitalter“ versetzt 
wurden. Die Allegorie des 
Saturnkinds umhegt seinen Sohn, 
der sich als Schwan zeigt, seine 
Söhne hingegen sind die Kinder 
Mars und Apollo. Die Friedlichkeit 
der Grazien strahlt bis in die 
Erwachsenenwelt. Wäre da nicht 
die Schlange, die sich um einen 
Stamm windet. Baldung ist durch 
den zweifachen Rückgriff in die 
Jugend und Kindheit eine fast 
andächtige Stimmung gelungen. 
Aber selbst nach 2000 Jahren 
fangen die Grazien an zu altern 
und jeder fragt sich, was ist aus 
ihnen geworden? (Siehe, Peter 
Paul Rubens, die drei Grazien um 
1635.) Innerhalb der Aspekte 
dienen die drei Grazien den 
Unterschied zwischen zwei 
Quadraten anzuzeigen. Da Luft 
(Oktaederschnitt) und Erde 
(Hexaederschnitt) jeweils durch 
Aspekte im Quadrat angezeigt 
werden, braucht es junge- und alte 
Altersstufen. Bleiben die jungen 



 15 

Altersstufen, wie das Alter von Luna, Merkur und Venus, ist das Element einer Seite im 
Quadrat der Aspekt Luft. Sobald die Alten, Sol, Mars, Jupiter und Saturn im Quadrat einer 
Seite mit auftreten, ist das Element Erde als Aspekt gemeint. Die Himmelsgeometrie von 
Dreieck, Viereck und Sechseck benötigt Altersstufen, damit die platonischen Körper 
angesprochen werden können. Auch ist die Qualität von Luft besser (beherrscht von Venus 
und Jupiter) als die Qualität des Elementes Erde (beherrscht von Saturn). Da die römische 
Astrologie die Aspekte im Himmel mit Gut und Böse ausgearbeitet hatte – bei den Griechen 
gab es nur die Aspekte der Gutmenschen – war das Horoskopieren erst möglich. Dieses 
Horoskopieren verstehen wir meistens als Prognostikum, was aber nur ein Teil der 
Möglichkeiten darstellt. Bei den Christen entwickelte sich neben den Tugenden dann die 
Laster (siehe die Tugenden und Laster von Giotto in der Arenakapelle von 1303 bis 1305 in 
Padua).  

 
Sowohl Baldungs Venus und Amor von 
1524 als auch das Bildnis des Merkurs von 
1533 sind in den Altersstufen der Grazien 
wieder zu finden. Venus schaut 
selbstbewusst in ihr Gegenüber, sie weiß 
ihre Schönheit, um des Begehrenswillen 
einzusetzen. Amor ihr kleiner Sohn wartet 
dringend auf neue Aufgaben, es ist ein 
Vergnügen Begierden zu wecken. In „Die 
Geburt der Venus“ um 1485 von Botticelli 
festgehalten, weiß die Venus selbst gar 
nichts von ihrer Schönheit, wie ein Kind 
schämt sie sich angeschaut zu werden. „Die 
Liebe beherrscht die Welt“, schauen wir im 
Größenverhältnis von Venus und Amor zur 
Kugel auf der das Kind sitzt. Warum wurde 
so lange gerätselt was hinter einer Kugel 
steckt, worauf große allegorische Gestalten 
balancieren müssen. Im Freiburger 
Hochaltar (Marienkrönung) von 1516 wird 
erwähnt, dass der gekrönte Jesus Christus 
eine „Sphäre“ in den Händen hält. Dies gilt 

natürlich auch für alle anderen Kugeln anderer Götter. Wenn die Kugelläuferin auf zwei 
Kugeln laufen möchte, bewegt sie sich auf zwei Sphären, auf zwei Welten im Himmel und auf 
Erden, und natürlich in diesem Fall auch auf zwei Zeiten! Baldungs Merkur steht hier für den 
Seelenbegleiter, dem Hermes Psychopompos. Als Planet kreist er immer nahe der Sonne und 
ist in seinem mythologischen Kontext ein androgynes Wesen. Ornamenthaft können wir uns 
eine s-förmige zweiteilige Volute vorstellen, in denen Merkur einmal auf der Erde für das 
Erlernen von Fertigkeiten steht, z. B. das Verkaufen von Waren und zum anderen als 
Seelenbegleiter die Himmelssphäre durchquert. An Giebeln einiger katholischer 
Gotteshäuser können wir die S-Voluten im Kontext aller Seelen zu aller Heiligen vorstellen. 
Aber wie gesagt, die Planetengötter bewegen sich im astrologischen Sinn als Werkzeuge, so 
ist das Tierkreiszeichen des Löwen, der sich im Wasser spiegelt und damit das Problem der 
zwei Zeiten aufzeigt. Als Grazien fehlen uns nur noch Luna, sie steht für die Keuschheit und 



 16 

später für ihre prall gefüllten Brüste, welche die „Gesamtheit der Natur“ säugen (siehe 
Artemisstatue aus Ephesos).  
 

Luna Merkur Venus 
unbefleckt und keusch Bildung und Fertigkeiten für 

Schüler 
Jugendliche, die erstmal ihre 
Schönheit nicht kennen 

erste Ernährerin der Natur Seelenbegleiter initiiert die Liebe und Begierde 
  

So liegen die drei Grazien genau zwischen den in der Liste angegebenen Positionen, müssen 
sich aber für eine der unterschiedlichen Zeiten entscheiden. Wie sich Luna und Venus im Bild 
Baldungs „Zwei Hexen“ von 1523 verhalten verrät der niedergedrückte Widder. Der 

natürliche Frühlingsanfang wäre der 
20. oder 21. März wo die Sonne im 
Widder aufgeht, im Kalender von 
1541 ist es aber der 10. März. Es ist 
den beiden Planetengöttingen gleich, 
Luna hält an den Säften fest und 
Venus setzt nach wie vor ihre Liebe 
und Begierden in den Menschen 
zielgerecht ein. So könnten 
Schadenszauber entstehen, z. B. bei 
Luna für ihre Menschenkinder der 
Milchzauber, das Vieh kann keine 
Milch mehr geben oder die Begierden 
von Frauen mit dem Teufel, die von 
Venus beeinflusst werden können. 
Das kleine Merkurkind könnte den 
Himmel in schwarzen Rauch 
einhüllen. Wobei wir nicht wissen, ob 
sich das grelle Sonnenlicht 
durchsetzt. Mit den Merkurkindern 
käme zusätzlich die Häresie in die 
christliche Welt hinein. Was wir z. B. 
auch im Holzschnitt von Baldung um 
1520 gefertigt am trunkenen Bacchus  
mit spielenden Putten beobachten 
können. Dort uriniert das Merkurkind 

dem Bachus auf dem Kopf. Was für eine Schmach, denken wir an das griechische Vorbild 
Dionysos. Die Hexenbilder Baldungs wurden für ein ganz bestimmtes Publikum konzipiert, 
die hohen Theologen die sich auch mit Stolz Demagogen nannten. Im Lob der Torheit 
beschreibt sie Erasmus von Rotterdam – durch die Torheit, eine Tochter Plutos – 
folgendermaßen: „Mit dem gleichen Behagen malen sie das Leben in der Hölle bis ins 
Kleinste aus, als hätten sie in diesem Reiche schon einige Jahre geweilt, oder schichten sie 
nach Lust und Laune neue Sphären über die alten, bis obendrauf jener größte und schönste 
Himmelsraum kommt, wo die Geister der Seligen bequem lustwandeln oder schmausen oder 
auch Ball spielen können. Mit diesen und tausend andern Kindereien sind ihre Köpfe zum 
Bersten vollgestopft …“. Hans Holbein hat zu diesem Text Randzeichnungen angefertigt, 
indem er Atlas die Himmelssphären mit der geozentrischen Erde tragen lässt. Diese 



 17 

Demagogen wähnten sich als wahre Christen und scheuten 
sich nicht vor der Richtung von hauptsächlich weiblichen 
sogenannten Hexen um das Seelenheil der Welt zu erretten. 
Ohne das mechanische Weltbild, in dem alles geregelt schien, 
wäre das Brennen der Hexen nicht möglich. Schadenszauber 
gab und gibt es in vielen Regionen der Erde, nur fehlte die 
eurozentristische Weltharmonie, die es eben nur unter dem 
Aspekt eines mechanischen Weltbildes gab. In der Kirche St. 
Mariae in Mühlhausen Thüringen ist ein Bild des hl. Nikolaus 
von Myra erhalten, welches den Titel trägt: „Entlarvung der 

Diana“ aus dem Jahre 1485. Die einstige Göttin ist mit Vogelkrallen dargestellt. Wobei sie 
Pilgern, die nach Myra zum Grab des hl. Nikolaus reisten, Öl mitgab, welches sie der 
Grabstätte weihen sollten. Das Öl welches sich als griechisches Feuer erwies wurde 
rechtzeitig in das Meer geworfen, es hätte den christlichen Tempel erheblichen Schaden 
zufügen können. Ein Pilger hatte den Traum eines Nachts von Nikolaus erhalten, mit der Bitte 
das Öl in das Meer zu werfen. 
 

 
Ein weiterer Schwerpunkt Baldungs sind die zahlreichen Marienbilder, die nach einer 
bestimmten Systematik erstellt worden sind. Dabei beziehe ich mich auf den schönen 
Katalog von Holger Jacob Friesen (Hg.) von der großen Landesausstellung von Baden- 
 



 18 

Württemberg aus dem Jahr 2019. Zwischen der Maria als Himmelskönigin von 1516/18 und 
der Geburt Christi von 1539 vollzog sich ein Wandel der Marienbilder der einmal die 
jungfräuliche Muttergottes als sphärisch entrückt zeigt und später die leibliche Mutter des 
Christkindes als führsorgliche Mutter darstellt, die dem Betrachter auch ihre Reize durchaus 
zeigen sollte.  

 
Im rechten Bild schaut Joseph in ein Buch (Luther Bibel) welches im Schnitt die Buchstaben 
Jo. F. und mittig Baldung 1539 zeigt. Diese Aufschrift ist wohl im 19. Jh. angebracht worden 
und verrät uns in einer Folge (F.) das Johannesevangelium (Jo.) des Neuen Testaments. Nun 
gibt es im Johannesevangelium keine Aussage über die Geburt des Jesuskindes, stattdessen 
erfahren wir wer Jesus Christus mit den Worten „Ich bin …“ ist. In Joh 8:12 heißt es: „Ich bin 
das Licht der Welt“, oder in Joh 6:35 heißt es: „Ich bin das Brot des Lebens“. Weiter heißt es 
in Joh 15:1 „Ich bin der wahre Weinstock“, und in Joh 10:3-11 heißt es „Ich bin die Tür für die 
Schafe / Ich bin der gute Hirte“. Diese „Ich bin-Aussagen“ werden dann in die Bildaussagen 
Baldungs hingemalt, wobei die Muttergottes immer leiblicher wird.  
 
 
 

Maria als 
Himmelskönigin 
1516/18 

Die 
Muttergottes 
mit dem Brot 
1520 oder 
1530 
 

Maria mit Kind 
und Papageien 
1533 

Maria mit der 
Weintraube 
(falsch) 1539/40 

Maria in der 
Weinlaube 
1541/43  

Die Geburt 
Christi 1530 

Die Geburt 
Christi 1539 

Jesus: nach Joh 

8:12 „Ich bin 
das Licht der 
Welt.“  
1 

Jesus: nach 

Joh 6:35 „Ich 
bin das Brot 
des Lebens.“  
2 

Die Papageien 

fungieren als 
Lebensalter  
3 

Jesus: nach Joh 

15:5 „Ich bin der 
Weinstock, … “ 
Doppeltes 
Jesuskind  
4 

Jesus: nach Joh 

15:1 „Ich bin der 
wahre 
Weinstock.“ 
5 

Drohende 

Verehrung des 
Kindes, im zwei 
Zeiten Kontext  
6 

Jesus: nach Joh 

10:3-11 „Ich bin 
die Tür für die 
Schafe / Ich bin 
der gute Hirte.“  
7 

 



 19 

Bei allen Mariendarstellungen innerhalb der Tabelle gibt es immer so genannte 
Kommentatoren, entweder geflügelte Puten oder kleine Kinder. Immer aber bleibt die 
Marienfigur dominierend selbst, wenn sie mit Joseph abgebildet ist. Zu 1) Die erwählte 
Himmelskönigin säugt das Jesuskind, einer mittelalterlichen Ikonografie folgend. Die Putte 
schwebt andächtig zwischen Himmel und Erde. (Siehe Joh 8:12, „Ich bin das Licht der Welt“.) 
Zu 2) Die Muttergottes mit dem Brot (?/ Titel falsch) Ein intimes Zusammensein zwischen 
Mutter und Kind, nach Joh 6:35 „Ich bin das Brot des Lebens“, wirkt die Szene eher Absurd, 
da Jesus als Erwachsener diese Aussage tätigt wird, nur die beiden Putten und das 
angeschnittene Kind im Bild scheinen die Aussage zu bekräftigen. Zu 3) Maria mit Kind und 
Papageien, bezieht sich letztendlich aus der Genesis, den 5. Tag bekräftigend, in dem Gott 
sagt: „…es sollen Vögel dahinfliegen über die Erde …“. Der Papagei ist von Menschen benannt 
und Gott gab ihm sein Lebensalter, wie allen Naturerscheinungen nach dem Sündenfall. 
(Siehe Dürers Adam und Eva, der Sündenfall, hier werden die abgebildeten Tiere nach ihrem 
Lebensalter bemessen.) Papageien besitzen ein ungefähr gleiches Lebensalter wie 
Menschen. Der Papagei auf Marias Schulter soll sie an ihr Lebensalter erinnern. Die 
sanftmütige Maria wirkt jetzt ganz erdverbunden. Die Putte links lüftet das Geheimnis und 
wirkt eher dem Himmel verpflichtend ermahnend. Das Jesuskind besitzt einen kaum 
sichtbaren Heiligenschein und hat sich gut in das Zusammenleben eingefügt. Zu 4) Maria mit 
der Weintraube, die Überschrift ist nicht ganz richtig! Maria ist hier mit zwei Jesuskindern zu 
sehen. Das erste schläft und ein anderes lässt Johannes berichten (Joh 15:5) „Ich bin der 
Weinstock, ihr seid die Reben“. Die viel besprochene Nacktheit der Maria gerät durch den 
Hinweis des Evangelisten in den Hintergrund. Aber warum sind es zwei Jesuskinder? Nach 
Johannes ist es der erwachsen werdende Jesus, der das Gleichnis erwähnt. Dann haben wir 
es mit zwei unterschiedlichen Bildmodellen zu tun, einmal die Ikonografie des Mittelalters, 
das schlafende Kind mit seiner Mutter und das bestimmende Wirken von Jesus Christus 
bereits innerhalb seiner Kindheit. Ikonografisch hat sich bei uns das mittelalterliche Bild von 
Mutter-Kind-Darstellungen als heilig eingeprägt. Wir sind nicht gewohnt, den Erlöser im 
Kindesalter gleich zweimal mit der Gottesmutter zu begegnen. Dabei ist es eine Position der 
Protestanten, indem sie nur Jesus als Mittler zwischen Menschen und Gottvater begreifen. 
Zu 5) Maria in der Weinlaube, bezieht sich ebenfalls auf (Joh 15:5) „Ich bin der Weinstock, ihr 
seid die Reben“. Auch hier schläft das Kind in Marias Armen. Gleich zwei geflügelte Putten 
stimmen der Szene zu, Jesus ist der Weinstock. Selbst Maria fühlt sich als Mutter ihrem Kind 
in Dankbarkeit verpflichtet. Im Hintergrund arbeiten die Menschen von Kindheit an im 
Weinberg, sie verstehen sich als die Reben, die ihnen im Leben durch Jesus Christus 
haltgeben. (Siehe dazu nach Matt 20:1-16, in einem Gemälde von Cranach, Die Arbeiter im 
Weinberg des Herrn. Epitaph für die Familie Paul Eber in Wittenberg.) Zu 6) Die Geburt 
Christi. Ein drohender Balken durchzieht die stille Nacht im Stall von Bethlehem. Das verehrte 
Kind ist blass, die Putte kann es kaum ertragen das Kind anzuschauen. Die Gottesmutter 
wirkt eher Ratlos, Joseph ist verzweifelt. Der Grund liegt drohend in der zweifachen 
Verehrung des Kindes. Ist die Christnacht real, oder lag sie schon 10 Tage zuvor? Holbein 
hatte bereits um 1526 die Schutzmantelmadonna für die Familie von Jakob Meyer zum 
Hasen aus Basel gemalt. Neben den lebenden Familienmitgliedern erschien gleich zweimal 
das Jesuskind. Einmal deutet es auf eine Falte im türkischen Teppich hin und ein anderes Mal 
scheint es sich gegen die Andächtigen währen zu wollen. Wie gesagt, unser ikonografisches 
Gedächtnis verbietet uns den Erlöser – gerade auch als Kleinkind – zweimal in einem Bild mit 
Maria wahrzunehmen. So ist es bei Baldungs Bildidee ähnlich, nur dass die religiösen 
Gewichtungen etwas anders verteilt ist, hier wirkt das Jesuskind eher wie krank. Bei Holbein 
kommt zudem die Fächerrosette hinzu, sie ist 20-fach unterteilt und setzt sich aus Hoffnung 



 20 

(10) und nochmals Hoffnung (10) zusammen. Die Zeit steuert auf eine Zweiteilung hin, sie 
sollte durch die Kalenderreform von Papst Gregor den XIII. 1582 korrigiert werden. Im 
Froschour Kalender sehen wir den Weihnachtstag am 25. Dezember 1541. Der Mond geht 
gerade am Sonntag im Widder auf, eine Kerbe verdeutlicht den Tag. Springen wir 10 Kerben 
nach vorne – der Mond geht dann am 15. Dezember im Schützen auf – haben wir die Daten 
des späteren Gregorianischen Kalenders, den 25. Dezember 1541. Da die Kerben nicht mit 
einer monatlichen Zahlenfolge belegt sind, lassen sich je nach Bedarf die Zahlen julianisch 
oder gregorianisch eintragen, ohne dass sich die Himmelsgeometrie verändert hatte. Hier 
sind die beschriebenen Marienbildnisse mit jeweils zwei Jesuskindern.  

 
Zu 7) Die Geburt Christi (und Joseph mit der Lutherbibel). Nach Joh 10:7 und 10:11, „Ich bin 
die Tür für die Schafe“ und „Ich bin der gute Hirte“. Im Hintergrund sehen wir den guten 
Hirten mit seinen Schafen. Zwei Engel musizieren, einmal das „Ave-Maria Grazia Plena“, 
dieser Text befindet sich auf dem Kleid Mariens, die Melodie dürfte von Nicolas Gombert 
(1465-1560) sein, der Text ist älter und gehört zu einem Grundgebet der römisch-
katholischen Kirche. Auch das „Gloria in Excelsis Deo“ auf dem Spruchband der Putten zu 
sehen, wird in der evangelisch-lutherischen Liturgie häufig verwendete. Das Gloria-Lied ist 
„Allein Gott in der Höh sei Ehr“ von Nikolaus Decius (1525). Unterhalb von Maria und Joseph 
liegt das bleiche Jesuskind, es wird gleich zweimal verehrt, jede Putte versucht es auf seine 
Seite zu ziehen.  
 
Nach den Planetengöttern und den Marienbildnissen begeben wir uns in die Niederungen 
der Menschenkinder. Die Benennung Menschenkinder trifft nach dem geozentrischen 
Weltbild des Ptolemäus zu, da die Himmelgeometrie mit Gottvater und den sieben Planeten, 
die Menschen in ihren jeweiligen Altersstufen beeinflussen sollten.  



 21 

 
Die sieben Lebensalter der Frau gehören zum Spätwerk von Hans Baldung Grien. Es lohnt 
sich diese Abbildung näher zu untersuchen, wie es generell schon Alexander Demandt über 
die Zeit bzw. die Lebenszeit und die Lebensaltersstufen beschrieben hat. Im Umfeld des 
Bildes sehen wir einen Papagei, er steht für die menschliche Lebenszeit, da er ungefähr so alt 
wird wie ein Mensch. Der Weinstock und der Feigenbaum erinnern an Jesus Christus und 
seine Vorlieben, in Mk 11:12-20 verflucht Jesus den Feigenbaum, während er in Joh 15:1 
sagt, „ich bin der wahre Weinstock“. Diese Bezüge verweisen auf die wahre und falsche Zeit, 



 22 

die die sieben Frauen zu unterscheiden haben. Die unterschiedlichen Umhänge als schwarze, 
weiße und rote Schleier kennzeichnen grob die Altersstufen. Das kleine Kind in Schwarz 
eingehüllt, erkennt nur die Mutter, die ältere Hausfrau und die Greisin, sie sind in Schwarz 
und Rot eingehüllt. Die in Weiß Eingefüllten jungen Mädchen kennt das Kind nicht, diese Zeit 
hatte es nicht miterlebt. Die weiß und schwarz Eingehüllten erkennen nicht die rot 
eingehüllte Greisin, die kurz vor dem Tod steht. Damit wäre das Bild erst einmal beschrieben, 
wenn es nicht das damals herrschende Weltbild gebe, welches Aussagen zulässt, die die 
Lebensaltersstufen genaustens definieren. Zwischen Erde und Himmel wimmeln sozusagen 
die Elementteilchen von Luft, Erde, Wasser und Feuer. Diese Teilchen durchwirken die Erde 
mittels platonischer Körper (Oktaeder, Hexaeder, Ikosaeder und Tetraeder) und den Himmel, 
allerdings in Aspekten der vier Elemente (Quadrat im Oktaeder, gleichseitiges Dreieck im 
Tetraeder, Quadrat im Hexaeder und gleichseitiges Sechseck im Ikosaeder). Gehen wir ganz 
zum Anfang des Kleinkindes und lassen es im Frühling zur Welt kommen. So bestimmen die 
Oktaeder den gesamten Körper und legen gleichzeitig das Ende des Lebens fest, der dann als 
Hexaeder innerhalb der Rot umhüllten Greisin zum Vorschein kommt. Wenzel Jamnitzer aus 
Nürnberg hatte diesen Prozess in „Perspectiva Corporum Regularium“ 1568 beschrieben. Es 
werden also immer wieder jedes Jahr die vier Körper bis z. B. 70. Lebensjahr 280-mal 
modifiziert vorkommen, bis dann bestenfalls ein ähnlicher Würfel (Hexaeder) zum Vorschein 
kommt. Das Aussehen der Zwischenkörper hängt vom Nahrungsangebot und von den  
 
 
 
 
 
 
 
 
Lebensumständen (Sünden) ab. Gesteuert werden die vier regulären Körper durch den 
Himmel bzw. durch die Konstellation der Wandelplaneten, die ein Aspekt folgen. In unserm 
Fall wird die Geburt des Kleinkindes durch einen Aspekt – ein Quadrat – bestätigt. Das heißt, 
wäre das Kind in Nürnberg geboren müsste nach der Geburt im Frühling eine 
Sternenkonstellation im Abstand von 90° (eine Strecke des Oktaederschnittes) durch zwei 
Planeten begrenzt, z. B. Mond und Jupiter, am Himmel sichtbar sein. Ab da an gilt alles was 
der Himmel an Graden (Aspekten) anzeigt und durch die Planeten begrenzen lässt. Das 
Schicksal wird durch die Wandelplaneten in den vier Aspekten bestimmt und zwar so lange 
bis sich im Alter von 70 Jahren ein Hexaederschnitt (90°) am Himmel zeigt und den Tod der 
Greisin bestätigt. Der Makrokosmos, der Himmel, bestimmt die Natur den Mikrokosmos. 
Natürlich gibt es eine Bedeutungsebene die erklärt was im Himmel passiert. 1. Der Himmel 
kann Tugenden anzeigen, die dann im Körper Wirkung zeigen können. 2. Der Himmel kann 
gute und böse Aspekte anzeigen, die das Schicksal des Menschen bestimmen. 3. Der Himmel 
kann das Schicksal durch die Heiligen verändern. Was allerdings für Protestanten nur 
eingeschränkt gilt, da ja nicht die Taten eines Menschen bestimmen, ob er in den Himmel 
kommt. Die Tugenden machen da eine Ausnahme, da es der Mensch für sich verantwortet, 
wie Tugendgerecht er lebt. Gehen wir von den Altersstufen anhand der Planeten aus, so liegt 
die erste Stufe beim Kleinkind und der Jugendlichen, vom Himmel hergesehen, bei Luna und 
Merkur. Zu Venus und Sol gehören die beiden letzten jungen Frauen in Weiß gehüllt. In 
Schwarz gehüllt sind die Mutter und die ältere Hausfrau mit den Planeten Mars und Jupiter. 
In Rot gehüllt ist die Greisin mit dem Planeten Saturn. Erscheinen Luna und Saturn als 

Sommer, Tetraeder Einschlüsse; Herbst, Hexaeder Einschlüsse, Winter Ikosaeder 
Einschlüsse. Frühling Oktaeder Einschlüsse, Sommer, Tetraeder Einschlüsse; 
Herbst, Hexaeder Einschlüsse, Winter Ikosaeder Einschlüsse. Frühling Oktaeder 
Einschlüsse, Sommer, Tetraeder Einschlüsse; Herbst, Hexaeder Einschlüsse, 
Winter Ikosaeder Einschlüsse. Frühling Oktaeder Einschlüsse, Sommer, 
Tetraeder Einschlüsse; Herbst, Hexaeder Einschlüsse, Winter Ikosaeder 
Einschlüsse. Frühling Oktaeder Einschlüsse, Sommer, Tetraeder Einschlüsse; 
Herbst, Hexaeder Einschlüsse, Winter Ikosaeder Einschlüsse usw. 
 



 23 

Begrenzer eines Aspekts, so 
sind alle Lebensalter gemeint. 
Hier dienen wie schon gesagt 
die Serie der Planetengötter 
von Maarten de Vos „Septem 
Planetae“ als Beispiel.  
 
Im vorliegenden Kalender von 
1631 für Nürnberg konzipiert, 
erscheinen die erweiterten 
Tugenden am Himmel im 
julianischen Kontext. Vom 1. 
Februar (□ ☽ ♄) bis zum 1. April 
(◇ ☽ ♄) zeigt sich der Himmel in 
Ekstase mit allen Altersstufen. 
Vom 27. August ( ♄ ☉) bis zum 
1. September (△ ♄ ♂) wird die 
Tugend Gerechtigkeit angezeigt 
vom Mars bis zum Saturn. Vom 
5. Oktober (☽ ♃) bis zum 9. 
Oktober (△ ♃ ♀) wird ebenfalls 
Gerechtigkeit angezeigt für die 
Planeten von Mars bis Jupiter. 
Ab 12. Oktober (△ ♃ ♀) zeigt 
sich die Tugend Liebe bis zum 
22. Oktober (□ ☽ ♄) für die 
Planeten Venus bis Jupiter. 
Diese Konstellation können wir 
noch dreimal im Kalender von 
1631 feststellen, und zwar vom 
17. 11. (△ ♂ ♀) bis 18. 11. (□ ♂ 

♄), vom 3. 12. (△ ☽ ♃) bis 4. 12. 
(□ ☽ ♄) und vom 21. 12. (△ ☽ ♂) 
bis 23. 12. (□ ☉ ♃). Für das Jahr 
1631 gelten die himmlischen 
Tugenden Erregung (Ekstase), 
Gerechtigkeit und Liebe 
(Auferstehung). Wäre unser 
Kleinkind im Frühjahr 1631 in 
Nürnberg geboren, hätte es 
lediglich vom 3. 12 bis 4. 12. die 
himmlische Gerechtigkeit 
erfahren.  
 
 
Aspekte: ◇Luft, △ Feuer, □ Erde, ⬠ Äther,  

Wasser, ☌ Konjunktion und ☍ Opposition.  

Planeten: ☽ Luna, ☿ Merkur, ♀ Venus, ☉ Sol,  

♂ Mars, ♃ Jupiter und ♄ Saturn.  
     



 24 

Wie im Herlitz-Kalender ist das Paradies 
abgebildet, in dem jeder Gläubige wieder 
zu Gott gelangen möchte. Das Bildnis die 
Erschaffung der Menschen und der Tiere 
gehört zu Baldungs Spätwerk. In der 
Genesis des 5. und 6. Tages wird das 
Paradies vervollständigt und später für 
heilig befunden. Ein ähnliches Paradies – 
das goldene Zeitalter des Saturns – gab es 
in der Antike, hier wurden allerdings die 
Nachkommen des obersten Gottes von ihm 
verschlungen, oder sie wurden einfach nicht 
beachtet. Alles musste so geschehen wie 
Saturn es wollte, denn er hatte Angst seine 
Rolle im Himmel zu verlieren (siehe Lucas 
Cranach d. Ä., das Goldene Zeitalter, um 
1530 entstanden). Es wurde vermutet, dass 
das Gemälde mit dem Bildnis des Merkurs 
zu einer astrologischen Uhr mit Mobiliar 
gehören würde, lediglich einige Bilder 
sollten dazu noch fehlen. Wir hatten den 
Merkur bereits als Psychopompos 
eingeordnet! Der sollte alle Seelen an den 
Planeten vorbei zum Himmel begleiten, von 
Luna bis zu Saturn. Auf den Rückseiten der 
beiden Bilder ist in Schwarz-Weiß-Manier 
dieser Seelengang vorgezeichnet. Hinter 
dem Paradiesbildnis ist Sol mit den 
blühenden Säften der Luna mittels 
Pflanzenarrangement abgebildet. Da die 
Säftelehre innerhalb einiger Organe des 
Körpers stattfinde – nach den vier 
Elementen und himmlischen Aspekten 
geordnet –, ist der Lebenssaft, der 
gleichzeitig zum Lebensende führt dem 
Himmel unterworfen. Es verhält sich 
ungefähr so, wie es Dante in seiner 
göttlichen Komödie erzählt. Mit seinem 
Freund Vergil gelangt er bis zum Himmel 
(bis Saturn), dort aber darf Vergil nicht 
weiter gehen, denn dann beginnt das Reich 
des christlichen Gottes. Wir sehen, die 
beiden Bilder sind komplett in sich, es 
bedarf keiner astrologischen Uhr mehr. 
Obwohl die astrologischen Uhren in 
Straßburg wie in Münster oder Prag geniale 
Horoskop-Macher sind, ist ein Kind 
geboren, so kann dieser Zeitpunkt der 



 25 

Himmelskörper und Himmelsgeometrie angehalten werden, um eben aus diesem Zeitpunkt 
die Zukunft zu lesen. Aber nochmal zurück zum Herlitz-Kalender, es gibt noch eine weitere 
Art den Kalender zu lesen und nach römischem Muster die Zeit vorherzusagen. Bei den 
Stellungen der Tage werden diese in Gut und Böse eingeteilt. Daraus ergaben sich 
umfangreiche Texte, die die einzelnen Himmelsereignisse beschreiben, wie z. B. Julius 
Firmicus Maternus in den acht Büchern des Wissens. Ein berühmtes Beispiel stellt der Tag am 

17. Dezember 1631 dar (□ ☽ ♄ / ☍♂). Er beschreibt die Quadratur von Saturn und Mond 

sowie die Opposition von Mars und Mond mit großer Eindringlichkeit: „Die Quadratur 
Saturn–Mond, Saturn oberhalb und im rechten Quadrat zum Monde, lässt den Körper der 
Nativen von boshaften Säften geplagt werden. Aus Trägheit und Faulheit scheuen die 
Geborenen jede Betätigung und wagen nichts zu unternehmen. Diese Konstellation zerstört 
stets das mütterliche Erbe, oder die Söhne lehnen sich gegen die Mutter auf, greifen sie an, ja, 
tragen sich sogar mit der Absicht, sie zu ermorden.“ Noch düsterer wird das Bild durch die 
Opposition von Mond und Mars: „Wenn Mars und Mond einander in einer Opposition 
aspektieren, gegenüberliegende Orte der Genitur besetzen und sich die Macht der beiden 
wechselseitig widerstreitet, dann werden die Nativen nicht lange leben oder ihnen drohen 
ständig schwere Gefahren...“ Die astrologische Konstellation lässt sich als Grundlage für eine 
Interpretation verstehen, die sich auf den Kupferstich Melencolia I von Albrecht Dürer aus 
dem Jahr 1514 bezieht.  
Dabei wird vorausgesetzt, dass im Jahr 1514 vergleichbare Konstellationen im Kalender 
auftraten, wenn auch an anderen Tagen und unter anderen Namensheiligen. Die Opposition 
von Mond und Mars, obwohl vorhanden, kann in diesem Zusammenhang außer Acht 
gelassen werden.  
Die Konstellation Saturn im Quadrat zum Mond wird bei Firmicus, wie oben beschrieben, mit 
Trägheit, innerer Lähmung, Auflösung familiärer Bindungen und sogar mit destruktiven 
Impulsen gegenüber der Mutterfigur in Verbindung gebracht. In Dürers Melencolia I scheint 
dieses Spannungsverhältnis sinnbildlich dargestellt: Die geflügelte Frauengestalt – traditionell 
als Personifikation der melancholischen Disposition verstanden – sitzt kraftlos und 
gedankenschwer inmitten einer Welt voller Zeichen, Werkzeuge und Zahlen, aber ohne 
sichtbare Handlung.  
Das Bild lässt sich daher als Reaktion auf eine solche astrologische Konstellation lesen – als 
Darstellung eines durch Saturn dominierten Zustands, der sich im melancholischen 
Temperament und in einer Blockade des Handelns ausdrückt.  
Eine wohlhabende Mutter wird von ihrem Sohn angegriffen, der sie sogar töten wollte. Eine 
solche Voraussage war bereits bei seiner Geburt festgelegt und führte schließlich zu 
Verzweiflung und Tod der beiden Protagonisten. Nach antiker Vorstellung würden die beiden 
in der Hölle schmoren. Doch in einer christlichen Perspektive kehren Mutter und Kind über 
eine Jakobsleiter zurück aus dem Himmel um ihr zuvor antik vorhergesagtes Schicksal zu 
messen und neu zu verstehen.  
Im Kupferstich Melencolia I begegnen sich nun zwei Engel, Mutter und Kleinkind. Sie stellen 
Fürbitten an den heiligen Ignatius von Antiochia, dessen Gedenktag im Kalender am 17. 
Dezember 1631 eingetragen ist. Sie messen, überlegen und bestätigen die alten 
Überlieferungen, werden aber entlastet durch den Blick in das wahre christliche 
Himmelreich.  
Soviel zur Lesart des römisch-christlich ausgerichteten Kalenders, wobei der angegebene Tag 
meist von einem Märtyrer (oft der Todestag des Heiligen) besetzt ist. Es gibt also mehrere 
Auslegungen im Kalender. Die überwiegende Mehrheit der Gesellschaft wollte eine Korrektur 
des Kalenders.  



 26 

Kümmerte sich der Kalender um die astrologisch gesichteten Planetenkinder, so blieben die 
Strafen des Schöpfergottes nicht aus, da die Menschen sich in falsche Abhängigkeiten 
begaben. Baldungs Sintflut von 1516 schilderte sehr dramatisch, wie die gottlosen 
Menschenkinder buchstäblich am Leben hingen und sich an Noachs Arche klammerten. In 
Gen 6:1-9:29 wird die Szene biblisch ausgedehnt erzählt. So waren es die (antiken) 
Gottessöhne, die die Menschentöchter verführten. „Da sprach der Herr: Mein Geist soll nicht 
für immer im Menschen bleiben, weil er auch Fleisch ist; daher soll seine Lebenszeit 
hundertzwanzig Jahre betragen“. „… Ich will den Menschen, den ich erschaffen habe, vom 
Erdboden vertilgen, mit ihm auch das Vieh, die Kriechtiere und die Vögel des Himmels, denn 
es reut mich, sie gemacht zu haben“. „Nur Noach fand Gnade in den Augen des Herrn“. 

Noachs Gottvertrauen zahlte sich im 
Hinblick auf sein Lebensalter aus, er soll 
950 Jahre alt geworden sein. Während ein 
Menschenleben mit 120 Jahre bemessen 
wurde. Die Länge des menschlichen Lebens 
und die dadurch entstandenen 
Altersstufen wurden zum großen Thema 
Baldungs. In Gen 19:1-38 wird die Szene 
von Lot und seinen Töchtern erzählt, diese 
sind eher zuerst jugendlich und unbedarft, 
bis sie sich in im reifen Lebensalter 
Nachwuchs wünschen. Gott richtete 
strafend über die Stadt Sodom, nur Lot 
entkam und lebte mehrere Jahre mit 
seinen Töchtern in einer Höhle. Baldungs 
Bildnis Lot und seine Töchter (1535-1540) 
zeigt die älteste Tochter, wie sie sich einen 
Liebesakt vorstellte. Die jüngere sollte es 
ihr gleich tun. Der Vater hatte von dem 
allem nichts mitbekommen.  
 



 27 

Leider wurde das Bild zerstückelt und in 
absehbarer Zeit hoffentlich wieder ganz 
zusammengesetzt. Lots Töchter befanden 
sich im frühen mittleren Lebensalter, ganz so, 
wie die Frau in Baldungs Reiter mit Frau und 
Tod von 1498 bis 1508. So wie biblische 
Bildvorstellungen in den Alltag der 
Renaissance integriert wurden so wurden 
auch antike Texte modernisiert, wie es die 
vier Jahreszeiten zeigen. Es ist die 
verheiratete Persephone mit ihrem Gemahl 
Hades, die sich gerade in die Frühlingszeit 
bringen lässt. Im Herbst und Winter weilte 
sie in der Unterwelt. So ist es kein Wunder, 
das die Toten ihre Anwesenheit gerne wieder 
hätten. Dürers Entführung auf dem Einhorn 
drückt ebenfalls das Thema der vier 
Jahreszeiten aus, das Einhorn soll dabei an 
den Frühling erinnern. Zu beiden Bildern gibt 
es eine aufschlussreiche Vorzeichnung 
Dürers, Hades entführt seine spätere Frau 
Persephone und reitet durch verstorbene 
Körper, ein grausiger Anblick. Auch hier sei 
nochmals an die Tagundnachtgleichen 
erinnert, sie teilen die Jahreszeiten in zwei 
Hälften, Frühling und Sommer in Herbst und 
Winter.  
Innerhalb einer Badestube spielte sich das 
fast noch mittelalterliche 
Gemeinschaftsleben zum Thema Gesundheit 
ab. Hier wurde sich gereinigt und einige 
kleinere Krankheiten behandelt. Der Aderlass 
diente dazu, sich für die himmlische Zukunft 
am Körper zu reinigen. Wurde der Native im 
Herbst geboren, so sollte er zu gewissen 
Zeiten Aderlassen. Schließlich war sein 
Ableben im Frühjahr laut geozentrischen 
Weltbildes bestimmt. Das abgelassene Blut 
sollte sich im Frühling neu bilden, damit die 

Harmonie im Weltganzen erhalten blieb. Durch Sünden, wie z. B. Völlerei, käme der Körper in 
eine Schieflage und dagegen wurde im Badehaus gehandelt. Baldungs Frauenbad mit Siegel 
(1515) zeigt, wie sich zwei Frauen gereinigt hatten und sich im Spiegel ihren Körper 
begutachten. Eigentlich eine sehr intime Szene, die aber von einer der drei Parzen in einen 
allgemeinen Lebenszusammenhang umfunktioniert wird. Die drei Parzen, die über das 
menschliche Schicksal Auskunft geben, indem sie den Lebensfaden spinnen, messen und 
durchschneiden, sind überall gegenwärtig. Auch in der Badestube, wird eine Parze den 
Lebensfaden durchscheiden, eine Alte schaut der Badehausszene im Hintergrund zu. Was 
aber genau passiert bleibt nur zu vermuten.  



 28 

 
Sie sind von ihrer eigenen Schönheit überwältigt! Alles dreht sich nur um das Zentrum der 
begehrenswerten Schönheit, viele Lebensperspektiven eröffneten sich dadurch. Bei Dürers 
Kupferstich, vier nackte Frauen von 1497, ergeben sich ähnliche Inhalte. Zwischen einem 



 29 

Abzieh- oder Ankleideraum treffen sich vier nackte Frauen und unterhalten sich angeregt. 
Die Jüngste (Frühling), steht hinter der jungen Frau (Sommer), beide schauen die Älteren an. 
Die Erwachsene (Herbst) steht neben der Alten (Winter), alle reden über die werdende 
Schönheit, über die Schönheit, die gehabte Schönheit und über die vergangene Schönheit.  
Es betrifft das ganze Menschengeschlecht, wie es auf einer empfindlichen Frucht steht 
(„Omne (O) genus (G) humanum (H)“), die leicht faul werden könnte. Unter ihnen befindet 
sich das Totenreich, welches von ihnen nicht wahrgenommen wird. Auch der Teufel meint bei 
einem so angeregten Gespräch leichtes Spiel zu haben. Dürer ist für seine Badehausszenen 
bekannt, die Zeichnung über das Frauenbad zeigt alle Altersstufen nackt. Das Männerbad 
von 1497 zeigt ebenfalls vier Altersstufen, von denen drei ein Geburtstagsständchen geben, 
es sind allesamt Altersstufen von Dürer selbst. Im Vordergrund befinden sich die 
Paumgartnerbrüder, ihnen gilt das Geburtstagsständchen. Sie haben selber keinen 
Geburtstag, da nur ihr Namenstag – Stephan und Lukas – vermerkt worden war. Es war 
wichtig um z. B. adergelassen zu werden, einen Geburtstag angeben zu können. So wählten 
sie sich ihren jeweiligen Namenstag zum Geburtstag und gaben sich selber Namenspatrone, 
Stephan wählte sich den hl. Georg und Lukas wählte sich den hl. Eustachius (siehe 
Paumgartner Altar). Der Trinkende ist wohl der eine Altersstufe weiter abgehandelte 
Pirckheimer. Baldungs Kunstwerke behandeln oft das Lebensende, den Tod. Der sieht meist 

furchterregend aus. Dabei hat er doch 
nur die Begrenzung der Altersstufen 
im Sinn. So z. B. in Dürers 
Sparziergang von 1498. Ein Teufel mit 
Sanduhr zeigt dem verheirateten Paar 
an, das die blühende Zeit bald 
vorbeigeht. Sollte es Zeit sein an 
Kinder zu denken? Baldung fertigte 
wie Dürer Bilder für sein Publikum aus 
dem Prognostikum an. Wem ist 
welche Altersstufe zuzurechnen? Die 
Frau könnte ein Mars-Kind sein, die 
letzte Altersstufe gehört dem Saturn 
an. Laut Julius Firmicus Maternus in 
die acht Bücher des Wissens: „Saturn 
in einer Opposition zum Mars. Wenn 
Saturn den Mars in einer Opposition 
aspektiert …. Bezeichnet diese 
Konstellation sehr schweres Unheil ..., 
die Nativen leiden unter Elend und 
Sorgen, ihr Körper wird durch 
dauernde Arbeit ermüdet werden. … 
Häufig werden sie den gefürchteten 
Tod vor Augen sehen. … Feindschaften 
seitens der Hausangestellten sind zu 
erwarten …“ So wird sich die an sich 
hochgestellte Frau nicht mehr von 
ihrem Trauma erholen, selbst 
Fürbitten und Gebete helfen nicht. 
Alles wird so bleiben bis sie stirbt.   



 30 

Diese Aussage trifft z. B. dann zu, wenn die Prognose bei der Geburt auf den 22. Oktober 
(evangelisch im Herlitz Kalender) 1631 angezeigt ist. Diese Prognose kann jedes Jahr in 
Erinnerung gebracht werden. So dass die beiden ähnlichen Bilder – der Tod verfolgt ein 
Mädchen von 1513 und der Tod und das Mädchen von 1517 – die gleiche Prognose besitzen. 
So wird die Native immer älter ohne die Todeserfahrung vergessen zu können. Aber 
irgendwann wird das Schicksal zuschlagen, da aber wäre der eigene Tod eine Erlösung.  
 

 
Baldungs ungleiches Paar von 1527 und 1528 folgen einem 1300 Jahre alten Text und sind 
ein gutes Beispiel wie viele Künstler, wie Cranach, Dürer und Jacopo de' Barbari diesen oder 
ähnliche Texte nutzten. Laut Julius Firmicus Maternus in die acht Bücher des Wissens galt für 
die Planetenkinder Saturn und Venus folgendes: „Saturn Quadratur Venus. Wenn Saturn und 
Venus durch ein Quadrat miteinander verbunden sind und Saturn oberhalb im rechten 
Quadrat stehend, die sich links von ihm befindende Venus durch einen schlechten Aspekt 
anblickt, dann ist der Verlust des väterlichen Erbteils angezeigt. Die Nativen werden lügende 
Menschen sein, ihre ständigen Weibergeschichten werden immer einen skandalösen 
Ausgang nehmen, von Liebenswürdigkeit kann bei ihnen gar keine Rede sein, und niemals 
werden ihre Wünsche eine glückliche Befriedigung finden (Bild links). Stand aber die Venus 
oberhalb, besetzte sie die rechte Seite des Saturn und aspektierte sie ihn, den unterhalb 
stehenden, im Quadrat, dann bringt diese Konstellation ehrenfeste, züchtige, sittsame 
Gattinnen, die aber im Hause jede Herrschergewalt im Hause, ihre Ehegatten treu, 
zuverlässig und gewissenhaft lieben, so dass das gute Verhältnis in der Ehe auf 
Gegenseitigkeit beruht, und die ihre Liebe auf gewisser Weise zu verheimlichen pflegen (Bild 
rechts).“ (Vergleiche dazu den Text von Holger Jacob-Friesen in Hans Baldung Grien, heilig / 
unheilig.)  
 
Die beiden letzten Bilder, die ich von Baldung vorstellen möchte, sind sehr intimer Art. Es 
sind die falsch verstandenen Bilder, allegorische Frauengestallt mit Spiegel, Schlange, Hirsch 
und Hindin von 1529 und Frau mit Viola da Gamba, Liederbuch und Katze von 1529.  



 31 

 
Zwei Allegorien der Ecclesia. 
Seid fruchtbar und mehrt euch, füllt die Erde an und macht sie euch untertan und herrscht 
über die Fische im Meer und über die Vögel des Himmels und über alle Lebewesen, die auf 
der Erde sich regen! (Gen 1:28) 
 
Um es vorweg zu sagen, es sind keine Frauen, die hier abgebildet sind. Auch ist das linke Bild 
nicht die Allegorie der Weisheit, es sind Mädchen, die wissen möchten in welche 
Altersgruppe sie gehören oder wohin sie überhaupt in unsicheren Zeiten Zuflucht nehmen 
könnten. Dazu prüfen sie sich einmal äußerlich mit dem Spiegel – im Blick der Tod – und 
verstandesmäßig mit dem Liederbuch in der Hand. Selber können sie es sich nicht erklären, 
wo sie hingehören, es muss jemand sein, der ihnen ihre Fragen fürsorglich beantwortet. Die 



 32 

beiden Tierarten sind rechts eine rollige Katze und links eine wohl schon geschlechtsreife 
Hindin. Die Schlange stellt bei der einen die sündige Erwachsenenwelt dar, der Glaube an die 
alte christliche Ordnung. Die Viola da Gamba dient als Zeichen der Musikharmonie innerhalb 
einer plagalen und authentischen Tonfolge, welche das Kindhafte und das Erwachsene 
darstellen. Es ist der Übergang von einem Mädchen zu einer emanzipierten Frau. Doch stellt 
Baldung ein Konzept dazu, welches die Musikharmonie anspricht. Die beiden Mädchen 
werden nicht nur älter, sondern sie lernen auch wohin sie gehören. Luther und seine 
Komponisten (z. B. Johann Walter) griffen immer wieder auf kirchentonale Strukturen, 
darunter auch plagale Modi, zurück. Plagale Modi klingen sanfter, schlichter, bodenständiger. 
Sie sind gemeindetauglich und erinnern an gregorianische Traditionen und sie passen zu 
Luthers Ziel, das Evangelium „dem Volk singbar“ zu machen. (Nach Siegfried Meier, Deutsche 
Psalmen für das Volk.) Also stehen sich die nun älter gewordenen Allegorien der Ecclesia 
gegenüber, einmal die alt-katholische Variante und zum anderen die neue protestantisch 
Version. Das Älterwerden bringt die Allegorien vom Dunkel in das Tageslicht. (Siehe zum 
Gesangbuch, Holbein die Gesandten, das Regal mit Musikinstrument und lutherischen 
Gesangbuch von 1533)  
 
Die vorgelegte Arbeit berücksichtigt ein damals herrschendes Weltbild und vergleicht die 
Ausarbeitung mit Interpretationen von Bildwerken von Hans Baldung Grien. Als Vorlage 
diente das Buch von der großen Landesausstellung von Baden-Württemberg in Karlsruhe 
vom 30. November 2019 bis 8. März 2020 über Hans Baldung Grien, heilig I unheilig. Ziel ist 
es, den Kontext über das ptolemäische Weltbild innerhalb der bildenden Kunst zur 
Renaissancezeit fest zu installieren. Deshalb wird am Anfang ausführlich über die 
Vermessung des Himmels berichtet. Es scheint so, dass es keine geeignete Darstellung gibt,  

die ein klares Bild von einem mechanischen Weltbild beschreibt. Selbst die Arbeiten von Aby 
Warburg scheinen kein klares Bild hinsichtlich der Planetengötter, Elemente und Aspekte zu 
geben.  
 
Gezeigte Bilder sind in Büchern und folgenden Museen zu besichtigen. Fett gedruckte Titel 
ergeben sich aus neuen Bildbeschreibungen: 
 
Palmetten aus „Antike Bilderwelten von Frank Hildebrand“ 
Fassade des Adam-und-Eva-Hauses in der Hathumarstraße 7 in Paderborn 
Die Loggetta von Jacopo Sansovino auf dem Markusplatz in Venedig mit ihrem Figurenschmuck  
Ein Kalender aus Zürich von Christoffel Froschouer 
Kupferstich von Dürer, Sol Justitiae, die Sonne der Gerechtigkeit, Georg-August-Universität Göttingen  
Der Lauf des Sol 
Kupferstich von Dürer, die Hexe, Georg-August-Universität Göttingen  
Der Lauf von Luna 
Kupferstich von Dürer, Apollo und Diana, Georg-August-Universität Göttingen  
Der Anfang von Sol (Apollo) und Luna (Diana) 
Baldung, die drei Grazien, Madrid, Museo del Prado  
Die drei Grazien und die vier Planetenkinder  
Baldung, Merkur, Stockholm, Nationalmuseum  
Merkur als Psychopompos  
Baldung, Venus und Amor, Otterlo, Kröller-Müller Museum 
Venus, die Liebesgöttin 
Baldung, zwei Hexen, Frankfurt a. M., Städel Museum  
Der Lauf der Grazien, zwei Hexen mit einem Merkurkind 
Holbein in, Lob der Torheit von Erasmus von Rotterdam, Atlas trägt die Sphärenkugel  
In der Kirche St. Mariae in Mühlhausen Thüringen, der hl. Nikolaus von Myra die „Entlarvung der Diana“ 
Baldung, Maria als Himmelskönigin, Privatsammlung in den USA  



 33 

Die Himmelskönigin 
Baldung, die Geburt Christi, Staatliche Kunsthalle Karlsruhe  
Die Geburt Christi nach dem Evangelisten Johannes 
Baldung, Maria mit der Weintraube, Stiftung Preußische Schlösser und Gärten, Berlin-Brandenburg  
Maria mit den zwei Jesuskindern 
Holbein, Schutzmantelmadonna für die Familie von Jakob Meyer zum Hasen, Sammlung Würth  
Die Schutzmantelmadonna mit den zwei Jesuskindern 
Baldung, die sieben Lebensalter der Frau, Museum für bildende Künste, Leipzig  
Die sieben Lebensalter der Frau 
Wenzel Jamnitzer, „Perspectiva Corporum Regularium“, Nürnberg (das Oktaeder und der Hexaeder) 
Herlitz, Kalender für die Stadt Nürnberg mit Aspekten von 1631 
Baldung, die Erschaffung der Menschen und Tiere, Angermuseum, Erfurt  
Die Schöpfung Gottes und der Mensch 
Baldung, die Sintflut, Museen der Stadt Bamberg  
Die Strafe Gottes, die Sintflut 
Baldung, Lot und seine Töchter, Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe  
Die Familie Lot und ihr Schicksal  
Baldung, Reiter mit Frau und Tod, Musée de Louvre, Paris  
Frühling und Sommerzeit der Proserpina 
Dürer, Entführung der Proserpina, Morgan Library and Museum, New York  
Proserpina und der Weg in die Unterwelt 
Baldung, Frauenbad mit Spiegel (Kopie), Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe  
Zwei Frauen reden über die Schönheit 
Baldung, die Frau und der Tod, Kunstmuseum Basel  
Das unvermeidbare Schicksal einer Frau  
Baldung, ungleiches Paar, Walker Art Gallery / National Museums, Liverpool  
Das ungleiche Paar was nicht lieben kann 
Baldung, ungleiches Paar, Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe  
Das ungleiche Paar und ihr Geheimnis 
Baldung, Allegorische Frauengestalt mit Spiegel, Schlange, Hirsch und Hindin, Alte Pinakothek, München  
Eine Allegorie der römisch-katholischen Ecclesia  
Baldung, Allegorische Frauengestalt mit Liederbuch, Gambe und Katze, Alte Pinakothek, München 
Eine Allegorie der protestantischen Ecclesia  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	Die Tabelle zeigt die Entwicklung der Vermessung des Himmels, innerhalb der griechischen Tradition, die die Tugenden der Gutmenschen kennzeichnen. Empedokles entwickelte im 5. Jahrhundert vor Chr. eine Zusammenfassung der vier Elemente: „Nicht aus eig...
	Quellen
	Innerhalb der Wissenschaft ist die pythagoreische Sphärenharmonie für die Musiktheorie beispielgebend. Die Kirchentonarten basieren auf authentische und plagale Tonfolgen. Innerhalb eines Monochord tauchen reine Intervalle auf. Diese beziehen sich auf...
	Die Palmetten aus „Antike Bilderwelten von Frank Hildebrand“
	Die Palmetten sind mit 7 und 8 Wedeln versehen, mit den Tugenden Liebe (3+4) und Ekstase (3+5). Gezeigt wird das Verlangen des Zeus zu den schönen Knaben des Königssohnes Ganymed, der sich ganz in Ekstase weigert in die Erwachsenenwelt aufgenommen zu ...
	Der von Wahn gezeichnet Herakles fordert „Gerechtigkeit“ ein (9 Wedel einer Palmette 6+3). Er ist im Begriff das Orakel des Apollon zu zerstören, da er keine Aussage über seinen künftigen Werdegang erhält. Apollon wird von seiner Schwester Artemis unt...
	Athena Promachos, die göttliche Vorkämpferin eröffnet den Faustkampf der zwei jugendlichen Parteien, die mit Hähnen auf dorischen Säulen vorgestellt werden. Der Schiedsrichter ist mit einer Gerte ausgestattet und kann jederzeit in den Kampf eingreifen...
	Die 11 und 12-fachen Wedel (Palmetten) gelten der Weisheit (11=5+6) und der Stärke (12=3+4+5). Beides benötigt Herakles, der mit Iolaos vor Athene steht. Auf der Rückseite ist König Eurystheus zu sehen, er überlegt sich mit seinen Beratern, Herakles 1...
	Die Palmetten sind 7-fach unterteilt, was an die „Liebe“ zu den Göttern erinnert. In einem Triumphzug ist in der Mitte Theseus zu erkennen, wie er gerade den wilden Stier zu seinem Opferplatz treibt. Dort lässt er den kretischen Stier – den Herakles v...
	hatte – dem Gott Apollon opfern. Als Königssohn ist es Theseus wichtig, dass die Götter auf sein Athen gnädig blicken.
	Die platonischen Körper mit den neuen Mittelschnitten, den Aspekten. Die Seiten der pythagoreischen Sphärenharmonik sind – wie am Monochord ausprobiert – mit in das Modell der Weltharmonik integriert.
	Ungefähr 2000 Jahre später werden die Palmettenunterteilungen durch die Rosettenunterteilungen wieder aufgenommen. Zur Renaissancezeit dienten die Rosenblätter als himmlische Aspekte der Fächerrosetten, die auch Tugendhaftigkeit vorstellen sollten. De...
	Die einzelnen Tage im bürgerlichen Kalender sind in Kerben angegeben, eine rote Kerbe steht für den Sonntag. Sonne und Mond gehen in den Tierkreiszeichen auf. Figürliche
	Piktogramme zeigen Ereignisse im Kirchenjahr. Alle anderen Zeichen werden im Feld „Der Zeichen beduaingen“ (Bedeutung) erläutert. Aspekte und Planeten – bis auf Mond und Sonne – werden nicht gezeigt, wohl aber zur Berechnung z. B. des Aderlassens benö...
	Dürfen Götter altern?

