Die Vermessung des Himmels

Durch gleichseitige Dreiecke (A Feuer), Vierecke (< Luft), Flinfecke (O Ather) und
Sechsecke (% Wasser) ergeben sich langere oder kiirzere Seiten, die Aspekte genannt
werden. Werden einige unterschiedliche Seitenlangen mit den entsprechenden Winkeln von
der Erde aus gesehen zusammengesetzt, ergeben sich die angenommenen messbaren
Tugenden. Dazu werden die Seiten eines Drei- (zu 120°), Vier- (zu 90°), Finf- (zu 72°) und
Sechsecks (zu 60°) entlang der Ekliptik durch die jeweils geltenden Wandelsterne
(Planetengottheiten, D Luna, § Merkur, @ Venus, © Sol, & Mars, 2| Jupiter und h Saturn)
begrenzt. Es gelten zuerst der Anfang (Arché, ein Begriff der antiken griechischen
Philosophie), der nach den Grundprinzipien des Ursprungs der Welt sucht. Nach
Anaximander (um 610-547 v. Chr.) wéare es etwas Unbegrenztes, was ein Anfang (3
Konjunktion) und ein Ende (& Opposition) in sich hatten. Nach Pythagoras (um 570-510 v.
Chr.) kénnten dies die Zahl ,,1 (3 Konjunktion) und 2 (° Opposition)“ bedeuten. Als ,,3 (A)“,
wirde es das Feuer sein, welches Heraklit (ca. 540-475 v. Chr.) als Urstoff annahm. Die Luft —
als Zahl ,4 (©)“ — wurde von Anaximenes (585-525 v. Chr.) als Grundprinzip begriffen. Das
Reich der Gotter und Menschen wurde von Pythagoras mit der Zahl ,,5 (Q) und 10“ belegt.
Das Wasser galt — mit der Zahl ,,6 (%)“ gekennzeichnet — fiir Thales von Milet (624—

546 v. Chr.) als Urstoff. Danach folgen die Prinzipien von Tiichtigkeit und Heldenmut (Arete,
altgriechisch, steht fir Tugend) fir die ,,Gutmenschen”. Die Zahl ,,7(A+<)“ galt als Liebe, ,8
(& +<)“als Ekstase, ,9(>k+A)“ als Gerechtigkeit, ,,10(O+Q)“ als eine Welt fur Gotter und
eine Welt fiir Menschen. Die Zahl ,11(3%k +O)“ galt der Tugend Weisheit und ,, 12 (k+3k)“ war
der Tugend Starke und MaRigkeit zugeordnet. Das Element Erde war bei Pythagoras nicht
vertreten, da er begann ausschliefSlich den Himmel zu vermessen. Erst Platon begann die
Erde als Himmelsstoff durch die platonischen Koérper hinzuzufligen, dadurch veranderte sich
die gesamte Himmelsharmonie, die Zahlen fiir die Elemente waren nicht mehr 3, 4, 5, 6,
sondern spater 3 (A), 4(0), 4(<), und 6(>k). Die Welt der Gotter und Menschen wurde nun
beiseitegeschoben, da sie nicht Bestandteil der vier Elemente war. Im Christentum kamen als
Angelpunkt noch die Tugenden Glaube, Liebe (11=A+[1+<) und Hoffnung (10=< + %) zu
den antiken Tugenden hinzu. Bis in das Jahr 1700 ist das pythagoreische Prinzip in den
Kalendern noch durch Triangel, Quadrangel und Sextil zu beobachten. (Folgten dem Winkel
von 120°/Triangel ein Winkel von 90°/Quadrangel — jeweils durch zwei unterschiedliche
Planetengotter im geozentrischen Weltbild begrenzt — war der Zeitraum fiir die himmlische
Tugend der Liebe prasent.) So konnten innerhalb der Ekliptik im Makrokosmos der Wille des
Schopfergottes mittels gleichseitiger, geometrischer Figuren dargestellt werden. Alles begann
mit flichenhaften Strukturen ab dem Dreistern, bzw. Vierstern usw. fort. Im Mikrokosmos
waren die platonischen Korperteilchen als Elemente wirksam. Die Natur und der menschliche
Korper waren voll davon. Die Weltharmonie war gewahrleistet, wenn die platonischen
Korper den himmlischen Seitenlangen in den Flachen innerhalb der Ekliptik folgten. Doch galt
dies als fast unmoglich, da im zunehmenden Alter das Stindenregister zunahm und der
christliche Mensch ohnehin mit der Erbsiinde konfrontiert wurde. Wurde der Mensch als rein
in den Weltlauf hinein geboren (1=9), so verliel er diesen als greisenhafter Siinder (2=<°).
Innerhalb eines Jahres gab es laut der vier Jahreszeiten vier Altersstufen (neben den sieben
Altersstufen der Planetengotter) die sich veranderten. Der Tetraeder (Feuer) galt als das
feststehende und beginnende Element der im Sommer Geborenen, die weiteren
Jahreszeiten veranderten den platonischen Anfangskorper bis der z. B. mit 70 Jahren im
Element Wasser (lkosaeder) verstarb. Der Tetraeder war durch silindiges Verhalten kaum



noch zu erahnen und hatte sich laut Jahreszeiten ohnehin 280-mal verdndert (70 x 4). Die
meisten Kiinstler der Renaissancezeit bearbeiteten diese alten wissenschaftlichen
Sachverhalte zu bemerkenswerten Bildideen, die heute leider nicht mehr nach altem Muster
kommentiert werden — was eigentlich nicht funktioniert! Die Renaissancekinstler pragten ihr
Verstandnis von Wissenschaft und Kunst und beglinstigten damit die stadtischen
Gesellschaften sudlich und noérdlich der Alpen. Die Kirche benutzte diese nach ihrer Meinung
harmonische Weltsicht, und die Kiinstler trugen daraufhin die Ordnung in die noch
mittelalterliche standische Gesellschaft hinein. Die Weltordnung und der christliche Glaube
wurde sozusagen immer wieder dem ,,Hier und heute” angepasst, so dass sich die
Glaubensinhalte stets aktualisierten. Die Christgeburt fand jetzt nicht mehr in Betlehem statt,
sie war Bestandteil z. B. einer frankischen Landschaft und die Mutter Gottes war eine Frau,
die sich genauso gab wie viele Frauen, die zur Zeit der Renaissance lebten. Der Riickgriff in
die Antike gehdrte mit zum christlichen Weltbild und wurde mit den damaligen frei
denkenden Menschenkindern erklart — die konnten sich eben auch irren —, wobei das
Christentum aber stets Uberlegen blieb. Zur Reformation begann zusatzlich eine
Aufarbeitung und Suche der Anfange christlichen Gedankengutes, die sich z. B. im Gebrauch
der Feiertage in den jeweiligen Kalendern widerspiegelte. Der Renaissancehimmel war alt,
die antiken Tugenden — was macht einen gliicklichen Menschen aus — wurden durch die
Sterne und die Planetengotter, die als bloBe Werkzeuge fungierten, angezeigt. Der Himmel
war rein und heilig, Gottvater galt als deren Schopfer.

Aspekte zur Sternspitzen innerhalb Aspekte im platonische platonische christliche
archaischen der Ekliptik (nach Kalenderwesen  Korperim Aspekte im Tugenden und
Zeit Anzahl der nach Platon Mikrokosmos  Makrokosmos in Elemente
Palmenwedel, und Ptolemaus Winkeln innerhalb (Facherrosette)
Palmetten) der Ekliptik
Anfang und 1 Konjunktion Geburt 0° Alpha
Eintritt
Ende und 2 Opposition Tod 180° Omega
Austritt
Feuer 3 Triangel Tetraeder 120° / Strecke im Feuer
Dreieck (3)
Luft 4 Quadrangel Hexaeder 90° / Strecke im Erde
Viereck (4)
Reich der 5 Quadrangel Oktaeder 90° / Strecke im Luft
Gotter und Viereck (4)
Menschen
Wasser 6 Sextil lkosaeder 60° / Strecke im Wasser
Sechseck (6)
Liebe 7/3+4 Feuer + Erde Liebe 30° +90° (7) (Liebe)

Auferstehung



Ekstase 8/3+5 Erde + I..uft Hexaeder + 90° +90° (8) (Ekstase)
(Vertreibung) Oktaeder Vertreibung
Gerechtigkeit 9/6+3 Wasser + Feuer  Gerechtigkeit ~ 60° + 120° (9) Gerechtigkeit
/ Ikosaeder +
Hexaeder
Reich der 10/ 5+5 Luft + Wasser Weisheit / 90° + 60° (10) Hoffnung
Gotter und Oktaeder +
Reich der lkosaeder
Menschen
Weisheit 11/5+6 Feuer + Erde + Starke und 120° +90° + 90° Glaube und
Luft MaRigkeit / (11) Liebe
Tetraeder +
Hexaeder +
Oktaeder
Starke und 12/ 3+4+5 Feuer + Erde + Tetraeder + 120° +90° + 72° Himmel /
MaRigkeit Dodekaeder Hexaeder + (12) Paradis

Dodekaeder

Geduld 13 /6+3+4 Wasser + Feuer  Geduld / 60° + 120° + 90° Geduld
+ Luft lkosaeder + (13)
Tetraeder+
Oktaeder
usw. usw. usw. usw. usw. usw.

Die Tabelle zeigt die Entwicklung der Vermessung des Himmels, innerhalb der griechischen
Tradition, die die Tugenden der Gutmenschen kennzeichnen. Empedokles entwickelte im 5.
Jahrhundert vor Chr. eine Zusammenfassung der vier Elemente: ,Nicht aus eigenem Antrieb
bewegen sich die vier Elemente in diesem Kreislauf, es wirken externe Krafte auf sie ein,
neikos (Streit) und phildtés (Liebe), die Machte der AbstoBung und Anziehung*“. Die Romer
der Caesaren nahmen spater diese These auf und schufen dadurch das Prognostikum.
Anfanglich bekampfte das Christentum das Prognostikum. Spater nahmen neben den
Tugenden die Laster (siindhaftes Verhalten) innerhalb der Sichtung in die Zukunft einen
hoheren Stellenwert ein. Die Weiterentwicklung der pythagoreischen Spharenharmonik trug
ebenfalls erheblich zum christlichen Weltbild bei. Die Welt galt von nun an als Vorbestimmt.

Quellen

Innerhalb der Wissenschaft ist die pythagoreische Sphdrenharmonie fur die Musiktheorie beispielgebend. Die
Kirchentonarten basieren auf authentische und plagale Tonfolgen. Innerhalb eines Monochord tauchen reine
Intervalle auf. Diese beziehen sich auf eine Prime mit 120° als Aspekt des Feuers (ganze Saite im Monochord).
Eine Quarte mit 90° als Aspekt der Luft (3/4 Saite im Monochord). Eine Quinte mit 72° als Aspekt der Welt der
Gotter und Menschen (4/5 Saite im Monochord) und 60° als Aspekt des Wassers (1/2 Saite im Monochord).
Sekunde, Terz, Sexte und Septime wurden durch eine Formel berechnet. Eine C-Dur-Tonleiter galt innerhalb
der Kirchentonarten als Hypolydisch, war plagal und galt der Venus. Wahrend die Lydische Tonart dem
authentischen Jupiter unterstand und als F-Dur-Tonleiter galt. Dieses Harmonieverstandnis wurde auf die
Weltharmonie Gbertragen. Sie beginnt immer mit Anfang und Ende, dann folgen die Elemente (bei Pythagoras
ohne dem Element Erde) und gehen in die antiken Tugenden (iber. Als Beispiele gelten hier die Palmetten.
Urspringlich dirften es Palmenwedel (Facherpalme, Phoenix dactylifera) gewesen sein, die sich am
Stammende immer kreisformig nach oben schraubten. Bei der Dattelpalme war am Anfang kaum zu erkennen,



welches Blatt Friichte tragen sollte. Die Blatter wurden dann als Allegorie auf die Tugenden Ubertragen.
Phoenix dactylifera diente als Lieferant fir Palmwein und Datteln. Spater wurden die Allegorien der Tugenden
in das Himmelszelt (ibertragen. Siehe einige Beispiele von attischen GefaRen aus der Sammlung Zimmermann.
Hier dienen die Palmetten aus einer attischen Bilderwelt als Uberschriften, wie aus den Bereichen: Geduld (13),
Starke (12), MaRigkeit (12), Weisheit (11), Gotter und Menschenwelt (5+5), Gerechtigkeit (9), die Welt der
Ekstase (8) und Liebe (7). Bei den platonischen Korpern (siehe Grafik auf folgender Seite) zeigen die
Korperschnitte die Aspekte des Himmels an. Wie in dlteren Kalendern mit Prognostikum werden nur die vier
Elemente durch drei Aspekte gekennzeichnet. Das Dodekaeder als gedachter Aspekt gehort nicht mehr zu den
Elementen und wird dann hauptsachlich in der Musikharmonie benétigt. Dazu gesellen sich aber zweimal die
Elemente — Hexaeder und Oktaeder, sie besitzen nur einen Aspekt, das Quadrat. Diese Konstellation hielt bis in
das 18. Jahrhundert. Die irdischen Elemente wurden durch drei Aspekte — wovon das Quadrat zwei Aspekte
verkorperte — bestimmt. Hier wird auch auf die Formen- und Ideenlehre Platons verwiesen (die Idee im Himmel
erzeugt Aspekte, die sich in der Korperebene als kleinste Teilchen der regelmaRigen Korper irdisch als Elemente
manifestieren). Die aristotelische Tugendethik (Nikomachische Ethik) orientiert sich am Menschen, der die
Tugenden erkennen und erlernen kann. Das Ziel eines Menschen besteht in der Gliickseligkeit, einer seelischen
Komponente. Insofern werden Gliick, Starke, malRvolles Verhalten, Gerechtigkeit und Weisheit durch den
Menschen angestrebt, da der Mensch fiir sich gesehen eine gute Existenz leben wolle. Das eigentliche
Prognostikum formulierten die Caesaren indem sie die Aspekte in ,Gut und Bése” einteilten. Siehe dazu den
Klassiker der Astrologie: Julius Firmicus Maternus, die acht Blicher des Wissens. Wichtig sind die , Vortrage
astrologischer Art“ von Adolph Drechsler, der sie um 1855 in Dresden veroffentlicht hatte. Er berichtet unter
anderen Uber die Phdnomene des Wetters, des Sden und Pflanzen, wie sie von den Aspekten bzw. Elementen
der Planeten bestimmt worden sind. Der von Caesar entwickelte julianische Kalender hatte bis in das 18.
Jahrhundert seine Giiltigkeit, wenn er auch von Papst Gregor den XIlI. reformiert wurde. Zwar bekdmpfte das
Christentum anfanglich das rémische Prognostikum, aber nur solange bis das Christentum zur Staatsreligion
anerkannt worden war. Innerhalb der Renaissance entwickelte sich aus der griechischen Tradition heraus ein
neues Volutensystem. Die christlich Geborenen konnten sich an ihre Heiligen wenden und dadurch z. B. das
romische Prognostikum umgehen oder abmildern. Dazu siehe den Herlikus Kalender von 1631, der fir die freie
Reichsstadt Nlrnberg konzipiert wurde (mehr unter facherrosetteundvolute.de). Innerhalb der Aufklarung
geriet die alte Weltharmonie in die Defensive. Der Musiker und Astronom Willhelm Herschel entdeckte 1781
einen zusatzlichen Wandelplaneten, der spater Uranos genannt wurde. Das Kopernikanische Weltbild wurde
posthum gewdrdigt und alle geozentrischen Beziige verteufelt. Innerhalb der Kunstgeschichte wurden die
Renaissancekinstler in die Neuzeit der Moderne verfrachtet, der ,Manierismus* sollte alle Ungereimtheiten
der inhaltlichen Ausrichtungen Kiinstlern erkldaren kénnen. Ein Irrtum, der sich nur schlecht korrigieren lasst!
Ich appelliere deshalb an die Erinnerungskultur und die Wirdigung der Kiinstler, die versucht haben durch die
Vielzahl der Konzeptionen einer zentrierten Weltsicht das damalige ,,Hier und heute” immer neu zu iberprifen
und neu zu erklaren.

Die Palmetten aus ,Antike Bilderwelten von Frank Hildebrand”

Die Palmetten sind mit 7 und 8
Wedeln versehen, mit den
Tugenden Liebe (3+4) und Ekstase
(3+5). Gezeigt wird das Verlangen
des Zeus zu den schonen Knaben
des Konigssohnes Ganymed, der
sich ganz in Ekstase weigert in die
Erwachsenenwelt aufgenommen
zu werden. Der Zustand der
Ekstase kommt auch haufig bei
den Manaden des Dionysos auf.
Bevor Ganymed Mundschenk im
Olymp wurde, hatte die Tochter
des Zeus und der Hera, Hebe die Rolle fiir das Anreichen von Nektar und Ambrosia inne.
Wobei Hebe als die Gottin der Jugend galt (siehe Frank Hildebrand in Abb. 43).




Der von Wahn gezeichnet
Herakles fordert ,,Gerechtigkeit”
ein (9 Wedel einer Palmette 6+3).
Er ist im Begriff das Orakel des
Apollon zu zerstéren, da er keine
Aussage Uber seinen kiinftigen
Werdegang erhalt. Apollon wird
von seiner Schwester Artemis
unterstitzt. Hinter Athene
positioniert sich ein wilder Stier
den Herakles kiinftig als siebtes
Sihneopfer einfangen soll. Der
von Wahn getriebene Herakles
hatte seine Strafe flr das Toten
seiner Familie erhalten, er soll sich
klinftig bei Eurystheus — mit 12 schwierigen Aufgaben — verdingen (siehe Frank Hildebrand in
Abb. 70).

—

Athena Promachos, die gottliche Vorkampferin er6ffnet den Faustkampf der zwei
jugendlichen Parteien, die mit Hdhnen auf dorischen Sdulen vorgestellt werden. Der
Schiedsrichter ist mit einer Gerte ausgestattet und kann jederzeit in den Kampf eingreifen.
Links neben den Faustkampfern macht sich der nachste Teilnehmer bereit. Die Palmwedel
sind zweigeteilt, was so viel bedeutet das je ein Teil (5) auf die Welt der Gétter aufmerksam
macht und ein anderer Teil (5) die Welt der Menschen kennzeichnet, so dass ein 10-facher
Wedel zusammen entsteht (siehe Frank Hildebrand in Abb. 127).

] | Die 11 und 12-fachen Wedel
(Palmetten) gelten der
Weisheit (11=5+6) und der
Starke (12=3+4+5). Beides
bendtigt Herakles, der mit
lolaos vor Athene steht. Auf
der Rickseite ist Konig
Eurystheus zu sehen, er
Uberlegt sich mit seinen




Beratern, Herakles 12 Aufgaben zu geben, die er aus seiner Sichtweise nie erfillen konnte
(siehe Frank Hildebrand in Abb. 60). Um nochmals die Tugend , Liebe (7=3+4)"“ aufzuzeigen
begeben wir uns zum Helden Theseus nach Athen.

Die Palmetten sind 7-fach unterteilt, was an die , Liebe” zu den Goéttern erinnert. In einem
Triumphzug ist in der Mitte Theseus zu erkennen, wie er gerade den wilden Stier zu seinem
Opferplatz treibt. Dort lasst er den kretischen Stier — den Herakles vorher eingefangen
hatte — dem Gott Apollon opfern. Als Kénigssohn ist es Theseus wichtig, dass die Gotter auf
sein Athen gnadig blicken.

Tetraeder / Triangel Oktaeder / Qudrangel Hexaeder / Quadrangel Dodekaeder / Himmel lkosaeder / Sextil

Prime
120°

P

120° x 3 = 360° 90° x 4 = 360° 90° x 4 = 360° 72°x 5 = 360° 60° x 6 = 360°
Feuer Luft Erde Himmel Wasser

Die platonischen Korper mit den neuen Mittelschnitten, den Aspekten. Die Seiten der
pythagoreischen Spharenharmonik sind — wie am Monochord ausprobiert — mit in das
Modell der Weltharmonik integriert.



Ungefdhr 2000 Jahre spater werden die Palmettenunterteilungen durch die
Rosettenunterteilungen wieder aufgenommen. Zur Renaissancezeit dienten die Rosenblatter
als himmlische Aspekte der Facherrosetten, die auch Tugendhaftigkeit vorstellen sollten. Der
Facherkanon war allerdings platonischer Art, die eigentlichen Elemente wurden jetzt durch
drei gleichseitige Formen bzw. Aspekte ausgedriickt, das Dreieck (3=Feuer), das Viereck
(4/4=Erde und Luft) in zweifacher Form (abgeleitet von den Schnitten des Oktaeders und
Hexaeders), sowie das Sechseck (6=Wasser). Das gleichseitige Fiinfeck (5=Ather/Paradies)
kam nur selten zum Einsatz.

MUV NN AL AN

T * GRS

DL XA FA [T
= A P L

\S ’7 s

Ausschnitt einer Fassade des Adam-und-Eva-Hauses in der HathumarstraRe 7 in Paderborn,
sie zeigt das klassische Bild eines Tugendfachers. Das Gebdude entstand kurz vor der
gregorianischen Kalenderreform um 1582. In der Darstellung strahlt die Tugend der Hoffnung
(10) von oben auf die Tugenden des Glaubens und der Liebe (11) herab — bis sich alle
Tugenden schlieBlich im himmlischen Paradies am unteren Ende der Darstellung
wiederfinden (12). Das Haus thematisiert in seiner Gestaltung die christlichen Tugenden und
kontrastiert sie mit einer Kritik an der katholischen Sichtweise auf die Auferstehung. Die
Tugenden werden hier nicht als gute Werke begriffen die zur Auferstehung nitzlich sind. Die
Tugenden sind rein menschlicher Natur, nur Gott der Herr mit dem Heiligen Geist und Jesus
Christ als Mittler gewahren den ewigen Frieden. Im oberen Bereich des Hauses wird
dargestellt, wie die katholische Seite in Unsicherheit und Angst vor der Auferstehung
verharrt — als Ausdruck einer falsch verstandenen Hoffnung, die sich bei der Auferstehung
anrechnen lassen wirde. Die Tugend der Hoffnung wird hier mit den Elementen Luft (4) und
Wasser (6) assoziiert. Zentral wird gezeigt, wie die Tugenden Glaube (11) und Liebe (ebenfalls
11) durch die Evangelisten vermittelt werden. Die Zwoélfzahl verweist auf das Paradies selbst,
das sich symbolisch durch eine 12-fache Unterteilung (7 + 5) definiert. So wie Adam und Eva
Geschopfe Gottes sind, so sind sie aus dem Paradies vertrieben worden und hoffen durch



Jesus Christus im Paradies wieder aufgenommen zu werden. Dabei gehoren Fiedes der
Glaube, Spes die Hoffnung und Caritas die Liebe zu den Kardinaltugenden, die der Himmel
anzeigen kann. Z. B. sind zwei Wandelplaneten im Abstand von 90° zusehen und werden
danach zwei Wandelplaneten mit einem Abstand von 60° iber einer Stadt gesehen, dann
war die Hoffnung in diesem Zeitraum zum Greifen Nah. So lassen sich auch Glaube und Liebe
im Himmelszelt anzeigen.

Eine weitere Ausflihrung einer flinfzehnfachen Rosette ist an der Loggetta von Jacopo
Sansovino (1486—-1570) auf dem Markusplatz in Venedig zu sehen. Die Loggetta mit ihrem
Figurenschmuck entstand um das Jahr 1540. Die romische Goéttin Minerva verweist auf die
tugendhafte Weisheit der Dogen. Apollo, Gott der Tugend Gerechtigkeit und der Musen,
reprasentiert die geistige und kulturelle Komponente der Republik. Merkur, der rémische
Gott des Handelns, liefert hier einen Hinweis auf die Kaufmannsstadt Venedigs. Pax
symbolisiert den Frieden — das Feuer des Krieges ist erloschen. Hier wird die romische Antike
durch die herrschende christliche Tugend , Hoffnung (10=4+6)“ in Zaum gehalten. Alle
gezeigten antiken Allegorien sind weiter durch die 5-fache Unterteilung des Reich-Gottes /
Ather (5) dazu gekennzeichnet. So vereinen sich antike und christliche Tugenden zum Ruhme
Venedigs.

Bis auf die christlichen Tugenden in Volutenform, haben wir das damalige Spektrum an
Renaissance-Ornamenten herleiten kdnnen. Hilfreich ist hier noch ein julianischer Kalender
aus dem Jahr 1541, er kennzeichnet die alltaglichen Handlungen im stadtischen Zirich, z. B.
Wetterprognosen, Aussden und Pflanzen, Medizin einnehmen und Aderlassen. Wir werden
immer wieder auf diesen Kalender in Kurzfassung zuriickkommen. Viele Kiinstler haben sich
in ihren Bildaussagen eben nicht vom Alltag entfernt, sie versuchten — das heute in
Vergessenheit geratene Weltbild — immer wieder neu als wissenschaftliches Denken unters
Volk zu bringen. Der hier vorgestellte Kalender ist gedruckt von Christoffel Froschouer.



Die einzelnen Tage im birgerlichen Kalender sind in Kerben angegeben, eine rote Kerbe
steht flir den Sonntag. Sonne und Mond gehen in den Tierkreiszeichen auf. Figlrliche




Piktogramme zeigen Ereignisse im Kirchenjahr. Alle anderen Zeichen werden im Feld ,,Der
Zeichen beduaingen” (Bedeutung) erlautert. Aspekte und Planeten — bis auf Mond und
Sonne — werden nicht gezeigt, wohl aber zur Berechnung z. B. des Aderlassens bendtigt.




11

Durfen Gotter altern?

Hesiods Theogonie entstand um 700 v. Chr. und schildert die Entstehung der griechischen
Gotterwelt. Die spateren Planetengotter (siehe Claudius Ptolemaus, Tetrabiblos) sind ein
Produkt einer Genealogie, wobei der Alteste (Chronos) Saturn das Greisenalter darstellt.
(Zeus) Jupiter besitzt das hohe Erwachsenenalter und dessen Kind wie (Ares) Mars spielt den
durchsetzungsstarken Erwachsenen. Dann erscheint (Apollon) Sol in der Lebensmitte. Die
weiteren Kinder des Jupiters sind (Hermes) Merkur und (Artemis) Luna, die ein Zwilling von
Apollo ist. (Aphrodite) Venus ist nach Hesiod einer alteren Genealogie zuzurechnen, sie ist
ohne Kindheit entstanden und gehort aber zu den jliingeren Planeten, da sie der Erde nah
steht. Alle Planetengotter haben bestimmte Eigenschaften wie Luna, die die Lebenssafte der
Natur bespielt. Merkur gibt Gelehrsamkeit, Venus mit ihrem Kind Amor — wobei Amor meist
Kind bleibt — pflanzt die Liebe in die Herzen. Sol selbst gilt als der Gerechte, da er alle
anderen Planeten bescheint. Mars verkorpert die Willensstarke und Jupiter ist der
Himmelsherrscher und Anfihrer der Planetengoétter. Saturn (Chronos) war der Gott des
goldenen Zeitalters, ist aber von den Olympiern besiegt worden und steht fir die letzten
Lebensstunden aller Greisen. (Dazu siehe Maarten de Vos, Septem Planetae.) So kénnen wir
uns die Alter der Planetengotter gut vorstellen, ihre Altersstufen sind mit ihren Eigenschaften
typisiert. Wie aber sollten die vorgestellten Gotter altern, und zwar so altern, dass sie es gar
nicht merken. Diese Frage beschéftigte Direr, in den Kupferstichen, Sol Justitiae, die Hexe
und Apollo und Diana. Dazu gab es ausreichende Quellen innerhalb Niirnbergs.
Regiomontanus (Johann Miiller, 6.6.1436 - 6.7.1476) galt als fiihrender Reformator des
Julianischen Kalenders. Bernhard Walther ein Schiiler und spaterer Nachlassverwalter von
Regiomontanus bewohnte das Haus in Nirnberg, welches spater Diirer erwerben sollte. Was
aber hatten diese Quellen mit den drei Kupferstichen Diirers gemeinsam? Die Gerechtigkeit
wurde aus Sternsicht dem Sol
zugestanden, da er alles gerecht bescheint,
so dass wir daraus unsere Jahreszeiten
jahrlich ableiten kdnnen. Am 20. oder 21.
Marz sowie am 22. und 23. September
eines Jahres ergeben sich die
Tagundnachtgleichen, der Frihling und
spater der Herbst beginnen. Das
Sternzeichen der Waage und damit
zusammen die Tagundnachtgleichen lagen
zu Beginn des julianischen Kalenders im
Bereich des Jahreszeitenwechsels. Wegen
der Prazession (Taumelbewegung der Erde)
lag vor 2000 Jahren die
Tagundnachtgleiche des Herbstes in der
Waage, heute liegt sie im Tierkreiszeichen
Jungfrau. Dazu kommt aber das
entscheidende Moment, z. B. der 13.
September des Jahres 1541 (siehe
julianisches Kalenderblatt) definierte die
Tagundnachtgleichen und dies ist
astronomisch gesehen falsch, der

—ry




12

Ausgleich zwischen Tag und Nacht und Herbstanfang lagen exakt 10 Tage davor. Sollte Soll die
Allegorie der Gerechtigkeit verkorpern, so sagt der Forschouer Kalender, wie alle
blrgerlichen Kalender der Zeit, die Unwahrheit. Soll ist sozusagen innerhalb von 2000 Jahren
gealtert und ist nicht mehr in der Lage die richtige Jahreszeit anzugeben! Ein dementer
Planetenherrscher, der auf seinem Haustier dem Tierkreiszeichen Lowe sitzt und seiner Rolle
nicht mehr gerecht wird, so wird (iber Sol im Allgemeinen gedacht. Seiner Schwester geht es
ahnlich, sie wird von ihrem Bruder Sol bestrahlt und ist aber fiir die Lebenssafte der Natur
und des Menschen verantwortlich. Luna sitzt riickwartsgewandt auf dem Steinbock, dem

damaligen Tierkreiszeichen der
Wintersonnenwende. Der Bereich von
Luna ist die Nacht und gilt allem
Weiblichen bis zum Tierkreiszeichen
Krebs. lhre Weiblichkeit wird durch den
Spinnrocken angezeigt. Die Safte werden
Uber die vier Elemente angereichert. Da
Luna als Planeteng6ttin gilt, werden die
Elemente in Aspekte von 90°, 120°, 90°
und 60° angezeigt. Die geflligelten Putten
zeigen dem Betrachter die Luft in eine
Kugel geblasen, das Wasser im Topf eines
Zierbdumchen, die Erde fast Giberall am
Boden und ein Rest von Kohle, hier hatte
es wohl einmal gebrannt. Luna selbst ist
eine in die Jahre gekommene Frau, ihr
Einfluss wiirde heute vom den
Tierkreiszeichen Schiitze (22. Dezember)
bis Zwilling reichen. Im Froschouer
Kalender beginnt der Winter am falschen
Termin dem 12. Dezember. Hier werden
die Safte durcheinandergebracht und die
Menschen nennen ihre Planetengottin
Hexe, weil sie mehr schadet als nitzt.
Diese Argumentation wurde aber von
Kalendermachern (z. B. Herlitz) bestritten,

da sie meinten, das Prognostikum sei gut geregelt, nur die Datumsangaben sind
durcheinandergekommen. Auch Luther bemerkte im August 1538 wahrend eines
Tischgesprichs: Die Fiirsten hitten die Pflicht den Kalender in Ubereinstimmung mit dem
Sonnenlauf zu bringen ... (nach Alexander Demandt, Zeit Kapitel VII). Wie auch immer,
Anfang des 16. Jahrhunderts kamen Zweifel auf, die Zeit wiirde sich falsch anfiihlen und der
Himmel kdnnte falsch gedeutet werden. Eine Sehnsucht nach Verlasslichkeit kam auf und der
Anfang der Zeitrechnung wurde angemahnt, da wo alles in Harmonie schien und Safte und
die Jahreseinteilung im Lot waren. Apollo und Diana wurde von vielen Kiinstler als Motiv aus
der romischen Mythologie gewahlt, stand die Welt zu Beginn des julianischen Kalenders in
Harmonie, Gerechtigkeit und Safte-Lehre hatten ihren Zenit erreicht. Selbst die Christen
erwadhlten ihren héchsten Feiertag Ostern nach dem Konzil in Nicda im Jahre 325 nach dem
julianischen Kalender, Osterdatum ist der erste Sonntag nach dem ersten Vollmond im
Frihling (siehe Froschouer Kalender Sonntag, den 17. April 1541). Dirers Kupferstich Apollo
und Diana gehorte zu den ersten Bildvorlagen eines verklarten Ideals.



13




14

Die Dargestellten waren Jung,
Apollo verteidigte die Jahreszeiten
und Diana galt als Erndhrerin der
Natur. Hans Baldung schuf die drei
Grazien mit den vier allegorischen
Kindern Saturn, Jupiter als Schwan,
Mars und Sol. Wir erkennen das
Thema anhand der beiden
Instrumente. Innerhalb der
Kirchenmusik gibt es plagale
(kindliche) und authentische
Tonarten. Die Drei Grazien stehen
fur die Kindheit, die bis zur Reife
eines Menschen reicht. Es sind
Alters-Allegorien von Luna, Merkur
und Venus. Sie spiegeln das fast
Unschuldige in der Welt wider. Sie
schotten sich ihrer Kindheit wegen
vor den Erwachsenen ab. Nun sind
die kleinsten eigentlich die
Altesten, die von Baldung aber in
das ,Goldene Zeitalter” versetzt
wurden. Die Allegorie des
Saturnkinds umhegt seinen Sohn,
der sich als Schwan zeigt, seine
Séhne hingegen sind die Kinder
Mars und Apollo. Die Friedlichkeit
der Grazien strahlt bis in die
Erwachsenenwelt. Ware da nicht
die Schlange, die sich um einen
Stamm windet. Baldung ist durch
den zweifachen Rickgriff in die
Jugend und Kindheit eine fast
andachtige Stimmung gelungen.
Aber selbst nach 2000 Jahren
fangen die Grazien an zu altern
und jeder fragt sich, was ist aus
ihnen geworden? (Siehe, Peter
Paul Rubens, die drei Grazien um
1635.) Innerhalb der Aspekte
dienen die drei Grazien den
Unterschied zwischen zwei
Quadraten anzuzeigen. Da Luft
(Oktaederschnitt) und Erde
(Hexaederschnitt) jeweils durch
Aspekte im Quadrat angezeigt
werden, braucht es junge- und alte
Altersstufen. Bleiben die jungen



15

Altersstufen, wie das Alter von Luna, Merkur und Venus, ist das Element einer Seite im
Quadrat der Aspekt Luft. Sobald die Alten, Sol, Mars, Jupiter und Saturn im Quadrat einer
Seite mit auftreten, ist das Element Erde als Aspekt gemeint. Die Himmelsgeometrie von
Dreieck, Viereck und Sechseck bendtigt Altersstufen, damit die platonischen Kérper
angesprochen werden kdnnen. Auch ist die Qualitat von Luft besser (beherrscht von Venus
und Jupiter) als die Qualitat des Elementes Erde (beherrscht von Saturn). Da die rémische
Astrologie die Aspekte im Himmel mit Gut und Bose ausgearbeitet hatte — bei den Griechen
gab es nur die Aspekte der Gutmenschen — war das Horoskopieren erst moglich. Dieses
Horoskopieren verstehen wir meistens als Prognostikum, was aber nur ein Teil der
Moglichkeiten darstellt. Bei den Christen entwickelte sich neben den Tugenden dann die
Laster (siehe die Tugenden und Laster von Giotto in der Arenakapelle von 1303 bis 1305 in
Padua).

Sowohl Baldungs Venus und Amor von
1524 als auch das Bildnis des Merkurs von
1533 sind in den Altersstufen der Grazien
wieder zu finden. Venus schaut
selbstbewusst in ihr Gegenlber, sie weil}
ihre Schonheit, um des Begehrenswillen
einzusetzen. Amor ihr kleiner Sohn wartet
dringend auf neue Aufgaben, es ist ein
Vergnligen Begierden zu wecken. In ,,Die
Geburt der Venus” um 1485 von Botticelli
festgehalten, weild die Venus selbst gar
nichts von ihrer Schonheit, wie ein Kind
schamt sie sich angeschaut zu werden. ,,Die
Liebe beherrscht die Welt”, schauen wir im
GroBenverhaltnis von Venus und Amor zur
Kugel auf der das Kind sitzt. Warum wurde
so lange geratselt was hinter einer Kugel
steckt, worauf groRe allegorische Gestalten
balancieren mussen. Im Freiburger
Hochaltar (Marienkréonung) von 1516 wird
erwahnt, dass der gekronte Jesus Christus
eine ,,Sphdre” in den Handen halt. Dies gilt
natirlich auch fir alle anderen Kugeln anderer Gotter. Wenn die Kugellduferin auf zwei
Kugeln laufen mochte, bewegt sie sich auf zwei Spharen, auf zwei Welten im Himmel und auf
Erden, und natdrlich in diesem Fall auch auf zwei Zeiten! Baldungs Merkur steht hier fiir den
Seelenbegleiter, dem Hermes Psychopompos. Als Planet kreist er immer nahe der Sonne und
ist in seinem mythologischen Kontext ein androgynes Wesen. Ornamenthaft kénnen wir uns
eine s-formige zweiteilige Volute vorstellen, in denen Merkur einmal auf der Erde fiir das
Erlernen von Fertigkeiten steht, z. B. das Verkaufen von Waren und zum anderen als
Seelenbegleiter die Himmelssphare durchquert. An Giebeln einiger katholischer
Gotteshauser konnen wir die S-Voluten im Kontext aller Seelen zu aller Heiligen vorstellen.
Aber wie gesagt, die Planetengotter bewegen sich im astrologischen Sinn als Werkzeuge, so
ist das Tierkreiszeichen des Lowen, der sich im Wasser spiegelt und damit das Problem der
zwei Zeiten aufzeigt. Als Grazien fehlen uns nur noch Luna, sie steht fiir die Keuschheit und




16

spater fur ihre prall gefillten Briste, welche die ,,Gesamtheit der Natur” sdugen (siehe
Artemisstatue aus Ephesos).

Luna Merkur Venus

unbefleckt und keusch Bildung und Fertigkeiten fiir Jugendliche, die erstmal ihre
Schiiler Schonheit nicht kennen

erste Ernahrerin der Natur Seelenbegleiter initiiert die Liebe und Begierde

So liegen die drei Grazien genau zwischen den in der Liste angegebenen Positionen, missen
sich aber fir eine der unterschiedlichen Zeiten entscheiden. Wie sich Luna und Venus im Bild
Baldungs ,Zwei Hexen” von 1523 verhalten verrat der niedergedriickte Widder. Der
natirliche Frihlingsanfang ware der
20. oder 21. Marz wo die Sonne im
Widder aufgeht, im Kalender von
1541 ist es aber der 10. Marz. Es ist
den beiden Planetengéttingen gleich,
Luna halt an den Saften fest und
Venus setzt nach wie vor ihre Liebe
und Begierden in den Menschen
zielgerecht ein. So kbnnten
Schadenszauber entstehen, z. B. bei
Luna fiir ihre Menschenkinder der
Milchzauber, das Vieh kann keine
Milch mehr geben oder die Begierden
von Frauen mit dem Teufel, die von
Venus beeinflusst werden kénnen.
Das kleine Merkurkind kénnte den
Himmel in schwarzen Rauch
einhillen. Wobei wir nicht wissen, ob
sich das grelle Sonnenlicht
durchsetzt. Mit den Merkurkindern
kame zusatzlich die Haresie in die
christliche Welt hinein. Was wir z. B.
auch im Holzschnitt von Baldung um
1520 gefertigt am trunkenen Bacchus
mit spielenden Putten beobachten
konnen. Dort uriniert das Merkurkind
dem Bachus auf dem Kopf. Was fiir eine Schmach, denken wir an das griechische Vorbild
Dionysos. Die Hexenbilder Baldungs wurden fiir ein ganz bestimmtes Publikum konzipiert,
die hohen Theologen die sich auch mit Stolz Demagogen nannten. Im Lob der Torheit
beschreibt sie Erasmus von Rotterdam — durch die Torheit, eine Tochter Plutos —
folgendermalen: ,Mit dem gleichen Behagen malen sie das Leben in der Hélle bis ins
Kleinste aus, als hatten sie in diesem Reiche schon einige Jahre geweilt, oder schichten sie
nach Lust und Laune neue Spharen Uber die alten, bis obendrauf jener groBte und schonste
Himmelsraum kommt, wo die Geister der Seligen bequem lustwandeln oder schmausen oder
auch Ball spielen kénnen. Mit diesen und tausend andern Kindereien sind ihre Képfe zum
Bersten vollgestopft ...“. Hans Holbein hat zu diesem Text Randzeichnungen angefertigt,
indem er Atlas die Himmelsspharen mit der geozentrischen Erde tragen ldsst. Diese




17

Demagogen wahnten sich als wahre Christen und scheuten
sich nicht vor der Richtung von hauptsachlich weiblichen
sogenannten Hexen um das Seelenheil der Welt zu erretten.
Ohne das mechanische Weltbild, in dem alles geregelt schien,
ware das Brennen der Hexen nicht méglich. Schadenszauber
gab und gibt es in vielen Regionen der Erde, nur fehlte die
eurozentristische Weltharmonie, die es eben nur unter dem
Aspekt eines mechanischen Weltbildes gab. In der Kirche St.
Mariae in Mihlhausen Thiringen ist ein Bild des hl. Nikolaus
von Myra erhalten, welches den Titel tragt: ,,Entlarvung der
Diana“ aus dem Jahre 1485. Die einstige Gottin ist mit Vogelkrallen dargestellt. Wobei sie
Pilgern, die nach Myra zum Grab des hl. Nikolaus reisten, Ol mitgab, welches sie der
Grabstatte weihen sollten. Das Ol welches sich als griechisches Feuer erwies wurde
rechtzeitig in das Meer geworfen, es hatte den christlichen Tempel erheblichen Schaden
zufiigen kdnnen. Ein Pilger hatte den Traum eines Nachts von Nikolaus erhalten, mit der Bitte
das Ol in das Meer zu werfen.

Ein weiterer Schwerpunkt Baldungs sind die zahlreichen Marienbilder, die nach einer
bestimmten Systematik erstellt worden sind. Dabei beziehe ich mich auf den schénen
Katalog von Holger Jacob Friesen (Hg.) von der groRen Landesausstellung von Baden-



18

Wirttemberg aus dem Jahr 2019. Zwischen der Maria als Himmelskonigin von 1516/18 und
der Geburt Christi von 1539 vollzog sich ein Wandel der Marienbilder der einmal die
jungfrauliche Muttergottes als spharisch entriickt zeigt und spater die leibliche Mutter des
Christkindes als fihrsorgliche Mutter darstellt, die dem Betrachter auch ihre Reize durchaus
zeigen sollte.

Im rechten Bild schaut Joseph in ein Buch (Luther Bibel) welches im Schnitt die Buchstaben
Jo. F. und mittig Baldung 1539 zeigt. Diese Aufschrift ist wohl im 19. Jh. angebracht worden

und verrat uns in einer Folge (F.) das Johannesevangelium (Jo.) des Neuen Testaments. Nun
gibt es im Johannesevangelium keine Aussage lber die Geburt des Jesuskindes, stattdessen
erfahren wir wer Jesus Christus mit den Worten ,Ich bin ...“ ist. In Joh 8:12 heiRt es: , Ich bin
das Licht der Welt”, oder in Joh 6:35 heifRt es: ,,Ich bin das Brot des Lebens”. Weiter heildt es
in Joh 15:1 ,,Ich bin der wahre Weinstock”, und in Joh 10:3-11 heif3t es ,Ich bin die Tir fir die

Schafe / Ich bin der gute Hirte”. Diese , Ich bin-Aussagen” werden dann in die Bildaussagen
Baldungs hingemalt, wobei die Muttergottes immer leiblicher wird.

Maria als Die Maria mit Kind Maria mit der Maria in der Die Geburt Die Geburt
Himmelskdnigin | Muttergottes und Papageien Weintraube Weinlaube Christi 1530 Christi 1539
1516/18 mit dem Brot 1533 (falsch) 1539/40 1541/43

1520 oder

1530
Jesus: nach Joh Jesus: nach Die Papageien Jesus: nach Joh Jesus: nach Joh Drohende Jesus: nach Joh
8:12 ,,Ich bin Joh 6:35 ,Ich fungieren als 15:5 ,Ich binder | 15:1 ,Ich binder | Verehrung des 10:3-11 ,Ich bin
das Licht der bin das Brot Lebensalter Weinstock, ... “ wahre Kindes, im zwei die Tur fir die
Welt.” des Lebens.” 3 Doppeltes Weinstock.” Zeiten Kontext Schafe / Ich bin
1 2 Jesuskind 5 6 der gute Hirte.”

4 7



19

Bei allen Mariendarstellungen innerhalb der Tabelle gibt es immer so genannte
Kommentatoren, entweder gefliigelte Puten oder kleine Kinder. Immer aber bleibt die
Marienfigur dominierend selbst, wenn sie mit Joseph abgebildet ist. Zu 1) Die erwahlte
Himmelskonigin sdugt das Jesuskind, einer mittelalterlichen Ikonografie folgend. Die Putte
schwebt andachtig zwischen Himmel und Erde. (Siehe Joh 8:12, ,Ich bin das Licht der Welt".)
Zu 2) Die Muttergottes mit dem Brot (?/ Titel falsch) Ein intimes Zusammensein zwischen
Mutter und Kind, nach Joh 6:35 ,Ich bin das Brot des Lebens”, wirkt die Szene eher Absurd,
da Jesus als Erwachsener diese Aussage tatigt wird, nur die beiden Putten und das
angeschnittene Kind im Bild scheinen die Aussage zu bekraftigen. Zu 3) Maria mit Kind und
Papageien, bezieht sich letztendlich aus der Genesis, den 5. Tag bekraftigend, in dem Gott
sagt: ,...es sollen Vogel dahinfliegen liber die Erde ...“. Der Papagei ist von Menschen benannt
und Gott gab ihm sein Lebensalter, wie allen Naturerscheinungen nach dem Siindenfall.
(Siehe Dirers Adam und Eva, der Siindenfall, hier werden die abgebildeten Tiere nach ihrem
Lebensalter bemessen.) Papageien besitzen ein ungefahr gleiches Lebensalter wie
Menschen. Der Papagei auf Marias Schulter soll sie an ihr Lebensalter erinnern. Die
sanftmUtige Maria wirkt jetzt ganz erdverbunden. Die Putte links liftet das Geheimnis und
wirkt eher dem Himmel verpflichtend ermahnend. Das Jesuskind besitzt einen kaum
sichtbaren Heiligenschein und hat sich gut in das Zusammenleben eingefligt. Zu 4) Maria mit
der Weintraube, die Uberschrift ist nicht ganz richtig! Maria ist hier mit zwei Jesuskindern zu
sehen. Das erste schlaft und ein anderes lasst Johannes berichten (Joh 15:5) ,,Ich bin der
Weinstock, ihr seid die Reben”. Die viel besprochene Nacktheit der Maria gerat durch den
Hinweis des Evangelisten in den Hintergrund. Aber warum sind es zwei Jesuskinder? Nach
Johannes ist es der erwachsen werdende Jesus, der das Gleichnis erwahnt. Dann haben wir
es mit zwei unterschiedlichen Bildmodellen zu tun, einmal die Ikonografie des Mittelalters,
das schlafende Kind mit seiner Mutter und das bestimmende Wirken von Jesus Christus
bereits innerhalb seiner Kindheit. Ikonografisch hat sich bei uns das mittelalterliche Bild von
Mutter-Kind-Darstellungen als heilig eingepragt. Wir sind nicht gewohnt, den Erléser im
Kindesalter gleich zweimal mit der Gottesmutter zu begegnen. Dabei ist es eine Position der
Protestanten, indem sie nur Jesus als Mittler zwischen Menschen und Gottvater begreifen.
Zu 5) Maria in der Weinlaube, bezieht sich ebenfalls auf (Joh 15:5) ,,Ich bin der Weinstock, ihr
seid die Reben”. Auch hier schlaft das Kind in Marias Armen. Gleich zwei geflligelte Putten
stimmen der Szene zu, Jesus ist der Weinstock. Selbst Maria fuhlt sich als Mutter ihrem Kind
in Dankbarkeit verpflichtet. Im Hintergrund arbeiten die Menschen von Kindheit an im
Weinberg, sie verstehen sich als die Reben, die ihnen im Leben durch Jesus Christus
haltgeben. (Siehe dazu nach Matt 20:1-16, in einem Gemalde von Cranach, Die Arbeiter im
Weinberg des Herrn. Epitaph fur die Familie Paul Eber in Wittenberg.) Zu 6) Die Geburt
Christi. Ein drohender Balken durchzieht die stille Nacht im Stall von Bethlehem. Das verehrte
Kind ist blass, die Putte kann es kaum ertragen das Kind anzuschauen. Die Gottesmutter
wirkt eher Ratlos, Joseph ist verzweifelt. Der Grund liegt drohend in der zweifachen
Verehrung des Kindes. Ist die Christnacht real, oder lag sie schon 10 Tage zuvor? Holbein
hatte bereits um 1526 die Schutzmantelmadonna fiir die Familie von Jakob Meyer zum
Hasen aus Basel gemalt. Neben den lebenden Familienmitgliedern erschien gleich zweimal
das Jesuskind. Einmal deutet es auf eine Falte im tiirkischen Teppich hin und ein anderes Mal
scheint es sich gegen die Andachtigen wahren zu wollen. Wie gesagt, unser ikonografisches
Geddchtnis verbietet uns den Erléser — gerade auch als Kleinkind — zweimal in einem Bild mit
Maria wahrzunehmen. So ist es bei Baldungs Bildidee dahnlich, nur dass die religidsen
Gewichtungen etwas anders verteilt ist, hier wirkt das Jesuskind eher wie krank. Bei Holbein
kommt zudem die Facherrosette hinzu, sie ist 20-fach unterteilt und setzt sich aus Hoffnung



20

(10) und nochmals Hoffnung (10) zusammen. Die Zeit steuert auf eine Zweiteilung hin, sie
sollte durch die Kalenderreform von Papst Gregor den XlIl. 1582 korrigiert werden. Im
Froschour Kalender sehen wir den Weihnachtstag am 25. Dezember 1541. Der Mond geht
gerade am Sonntag im Widder auf, eine Kerbe verdeutlicht den Tag. Springen wir 10 Kerben
nach vorne — der Mond geht dann am 15. Dezember im Schiitzen auf — haben wir die Daten
des spateren Gregorianischen Kalenders, den 25. Dezember 1541. Da die Kerben nicht mit
einer monatlichen Zahlenfolge belegt sind, lassen sich je nach Bedarf die Zahlen julianisch
oder gregorianisch eintragen, ohne dass sich die Himmelsgeometrie verandert hatte. Hier
sind die beschriebenen Marienbildnisse mit jeweils zwei Jesuskindern.

Zu 7) Die Geburt Christi (und Joseph mit der Lutherbibel). Nach Joh 10:7 und 10:11, ,,Ich bin
die Tur fir die Schafe” und ,,Ich bin der gute Hirte”. Im Hintergrund sehen wir den guten
Hirten mit seinen Schafen. Zwei Engel musizieren, einmal das ,,Ave-Maria Grazia Plena“,
dieser Text befindet sich auf dem Kleid Mariens, die Melodie diirfte von Nicolas Gombert
(1465-1560) sein, der Text ist dlter und gehort zu einem Grundgebet der romisch-
katholischen Kirche. Auch das ,Gloria in Excelsis Deo” auf dem Spruchband der Putten zu
sehen, wird in der evangelisch-lutherischen Liturgie hdufig verwendete. Das Gloria-Lied ist
,Allein Gott in der H6h sei Ehr” von Nikolaus Decius (1525). Unterhalb von Maria und Joseph
liegt das bleiche Jesuskind, es wird gleich zweimal verehrt, jede Putte versucht es auf seine
Seite zu ziehen.

Nach den Planetengéttern und den Marienbildnissen begeben wir uns in die Niederungen
der Menschenkinder. Die Benennung Menschenkinder trifft nach dem geozentrischen
Weltbild des Ptolemaus zu, da die Himmelgeometrie mit Gottvater und den sieben Planeten,
die Menschen in ihren jeweiligen Altersstufen beeinflussen sollten.



21

Die sieben Lebensalter der Frau gehdren zum Spatwerk von Hans Baldung Grien. Es lohnt
sich diese Abbildung naher zu untersuchen, wie es generell schon Alexander Demandt liber
die Zeit bzw. die Lebenszeit und die Lebensaltersstufen beschrieben hat. Im Umfeld des
Bildes sehen wir einen Papagei, er steht fiir die menschliche Lebenszeit, da er ungefahr so alt
wird wie ein Mensch. Der Weinstock und der Feigenbaum erinnern an Jesus Christus und
seine Vorlieben, in Mk 11:12-20 verflucht Jesus den Feigenbaum, wahrend er in Joh 15:1
sagt, ,,ich bin der wahre Weinstock”. Diese Beziige verweisen auf die wahre und falsche Zeit,



22

die die sieben Frauen zu unterscheiden haben. Die unterschiedlichen Umhange als schwarze,
weille und rote Schleier kennzeichnen grob die Altersstufen. Das kleine Kind in Schwarz
eingehillt, erkennt nur die Mutter, die dltere Hausfrau und die Greisin, sie sind in Schwarz
und Rot eingehiillt. Die in Weil} Eingefillten jungen Madchen kennt das Kind nicht, diese Zeit
hatte es nicht miterlebt. Die weiR und schwarz Eingehllten erkennen nicht die rot
eingehiillte Greisin, die kurz vor dem Tod steht. Damit ware das Bild erst einmal beschrieben,
wenn es nicht das damals herrschende Weltbild gebe, welches Aussagen zulasst, die die
Lebensaltersstufen genaustens definieren. Zwischen Erde und Himmel wimmeln sozusagen
die Elementteilchen von Luft, Erde, Wasser und Feuer. Diese Teilchen durchwirken die Erde
mittels platonischer Kérper (Oktaeder, Hexaeder, lkosaeder und Tetraeder) und den Himmel,
allerdings in Aspekten der vier Elemente (Quadrat im Oktaeder, gleichseitiges Dreieck im
Tetraeder, Quadrat im Hexaeder und gleichseitiges Sechseck im lkosaeder). Gehen wir ganz
zum Anfang des Kleinkindes und lassen es im Friihling zur Welt kommen. So bestimmen die
Oktaeder den gesamten Korper und legen gleichzeitig das Ende des Lebens fest, der dann als
Hexaeder innerhalb der Rot umhdillten Greisin zum Vorschein kommt. Wenzel Jamnitzer aus
Nirnberg hatte diesen Prozess in ,,Perspectiva Corporum Regularium® 1568 beschrieben. Es
werden also immer wieder jedes Jahr die vier Kérper bis z. B. 70. Lebensjahr 280-mal
modifiziert vorkommen, bis dann bestenfalls ein dhnlicher Wiirfel (Hexaeder) zum Vorschein
kommt. Das Aussehen der Zwischenkdrper hdangt vom Nahrungsangebot und von den

' Sommer, Tetraeder Einschlisse; Herbst, Hexaeder Einschliisse, Winter Ikosaeder ;7
Einschlusse. Friihling Oktaeder Einschliisse, Sommer, Tetraeder Einschlisse;
Herbst, Hexaeder Einschliisse, Winter lkosaeder Einschlisse. Friihling Oktaeder

Einschlusse, Sommer, Tetraeder Einschliisse; Herbst, Hexaeder Einschlisse,

Winter Ikosaeder Einschlisse. Frihling Oktaeder Einschliisse, Sommer,
Tetraeder Einschlisse; Herbst, Hexaeder Einschlisse, Winter Ikosaeder
Einschlusse. Friihling Oktaeder Einschliisse, Sommer, Tetraeder Einschlisse;
Herbst, Hexaeder Einschliisse, Winter Ikosaeder Einschlisse usw.

Lebensumstdanden (Siinden) ab. Gesteuert werden die vier regularen Kérper durch den
Himmel bzw. durch die Konstellation der Wandelplaneten, die ein Aspekt folgen. In unserm
Fall wird die Geburt des Kleinkindes durch einen Aspekt — ein Quadrat — bestatigt. Das heil3t,
ware das Kind in NlUrnberg geboren misste nach der Geburt im Friihling eine
Sternenkonstellation im Abstand von 90° (eine Strecke des Oktaederschnittes) durch zwei
Planeten begrenzt, z. B. Mond und Jupiter, am Himmel sichtbar sein. Ab da an gilt alles was
der Himmel an Graden (Aspekten) anzeigt und durch die Planeten begrenzen lasst. Das
Schicksal wird durch die Wandelplaneten in den vier Aspekten bestimmt und zwar so lange
bis sich im Alter von 70 Jahren ein Hexaederschnitt (90°) am Himmel zeigt und den Tod der
Greisin bestatigt. Der Makrokosmos, der Himmel, bestimmt die Natur den Mikrokosmos.
Natdurlich gibt es eine Bedeutungsebene die erklart was im Himmel passiert. 1. Der Himmel
kann Tugenden anzeigen, die dann im Koérper Wirkung zeigen konnen. 2. Der Himmel kann
gute und bdse Aspekte anzeigen, die das Schicksal des Menschen bestimmen. 3. Der Himmel
kann das Schicksal durch die Heiligen verandern. Was allerdings fiir Protestanten nur
eingeschrankt gilt, da ja nicht die Taten eines Menschen bestimmen, ob er in den Himmel
kommt. Die Tugenden machen da eine Ausnahme, da es der Mensch fir sich verantwortet,
wie Tugendgerecht er lebt. Gehen wir von den Altersstufen anhand der Planeten aus, so liegt
die erste Stufe beim Kleinkind und der Jugendlichen, vom Himmel hergesehen, bei Luna und
Merkur. Zu Venus und Sol gehoren die beiden letzten jungen Frauen in WeiR gehiillt. In
Schwarz gehiillt sind die Mutter und die altere Hausfrau mit den Planeten Mars und Jupiter.
In Rot gehillt ist die Greisin mit dem Planeten Saturn. Erscheinen Luna und Saturn als



23

Begrenzer eines Aspekts, so
sind alle Lebensalter gemeint.
Hier dienen wie schon gesagt
die Serie der Planetengotter
von Maarten de Vos ,Septem
Planetae” als Beispiel.

. S b v Ly f
TAKPOD Jagc w; 148
o
V71250 s 14+ .
» Aneent®

' »E?ﬁqﬂ% A i k) ;; : " Ilngsvlo;!.iege"nden Kalendt.ar.von
e P ety : A Ur Nlrnberg konzipiert,
T L, - erscheinen die erweiterten
Tugenden am Himmel im
julianischen Kontext. Vom 1.
Februar (O k) bis zum 1. April
(© 2 n) zeigt sich der Himmel in
Ekstase mit allen Altersstufen.
7 Vom 27. August (% h ©) bis zum
:”:-2‘.;‘.‘2]::: W 1. September (A h ) wird die
ST o AR Tugend Gerechtigkeit angezeigt

Catb il et o O
s e DO1 54 fa.

e e R i L “‘".:';,“f‘:" i X vom Mars bis zum Saturn. Vom
e ' P T - 5. Oktober (% 2!) bis zum 9.
';'":"ff :: R NS Oktober (A 2 @) wird ebenfalls
‘95":: i Gerechtigkeit angezeigt fur die
Planeten von Mars bis Jupiter.
Ab 12. Oktober (A 2! Q) zeigt
sich die Tugend Liebe bis zum
~ 22. Oktober (O 2 h) fur die
Planeten Venus bis Jupiter.
Diese Konstellation kénnen wir
noch dreimal im Kalender von
1631 feststellen, und zwar vom
17.11. (A ¢ 9) bis 18. 11. (O &
h), vom 3. 12. (A D 2l) bis 4. 12.
(O>h)undvom 21.12. (AD )
bis 23. 12. (O © 2i). Fir das Jahr
1631 gelten die himmlischen
* brmy Tugenden Erregung (Ekstase),
Bims ggﬂ_"% mr'e:“@%*m’i : {?"m (e P Gerechtigkeit und Elebe
g T b coEsttes (Auferstehung). Ware unser
A e il Kleinkind im Frihjahr 1631 in
ue m.’,‘i,‘: "'ma._f e Nirnberg geboren, hatte es
e g | % 2. S| lediglich vom 3. 12 bis 4. 12. die
m&‘.‘_ﬁdﬁg ..!:.::: e himmlische Gerechtigkeit

| el mvru: “m
. e erfahren.

Aspekte: O Luft, A Feuer, [ Erde, O Ather,
% Wasser, 8 Konjunktion und & Opposition.
Planeten: D Luna, § Merkur, ? Venus, © Sol,
i X J Mars, 2| Jupiter und h Saturn.




24

Wie im Herlitz-Kalender ist das Paradies
abgebildet, in dem jeder Glaubige wieder
zu Gott gelangen méchte. Das Bildnis die
Erschaffung der Menschen und der Tiere
gehort zu Baldungs Spatwerk. In der
Genesis des 5. und 6. Tages wird das
Paradies vervollstandigt und spater fir
heilig befunden. Ein dhnliches Paradies —
das goldene Zeitalter des Saturns —gab es
in der Antike, hier wurden allerdings die
Nachkommen des obersten Gottes von ihm
verschlungen, oder sie wurden einfach nicht
beachtet. Alles musste so geschehen wie
Saturn es wollte, denn er hatte Angst seine
Rolle im Himmel zu verlieren (siehe Lucas
Cranach d. A., das Goldene Zeitalter, um
1530 entstanden). Es wurde vermutet, dass
das Gemalde mit dem Bildnis des Merkurs
zu einer astrologischen Uhr mit Mobiliar
gehoren wiirde, lediglich einige Bilder
sollten dazu noch fehlen. Wir hatten den
Merkur bereits als Psychopompos
eingeordnet! Der sollte alle Seelen an den
Planeten vorbei zum Himmel begleiten, von
Luna bis zu Saturn. Auf den Riickseiten der
beiden Bilder ist in Schwarz-WeiR-Manier
dieser Seelengang vorgezeichnet. Hinter
dem Paradiesbildnis ist Sol mit den
blihenden Saften der Luna mittels
Pflanzenarrangement abgebildet. Da die
Saftelehre innerhalb einiger Organe des
Korpers stattfinde — nach den vier
Elementen und himmlischen Aspekten
geordnet —, ist der Lebenssaft, der
gleichzeitig zum Lebensende flihrt dem
Himmel unterworfen. Es verhalt sich
ungefahr so, wie es Dante in seiner
gottlichen Komaodie erzahlt. Mit seinem
Freund Vergil gelangt er bis zum Himmel
(bis Saturn), dort aber darf Vergil nicht
weiter gehen, denn dann beginnt das Reich
des christlichen Gottes. Wir sehen, die
beiden Bilder sind komplett in sich, es
bedarf keiner astrologischen Uhr mehr.
Obwohl die astrologischen Uhren in
StralRburg wie in Miinster oder Prag geniale
Horoskop-Macher sind, ist ein Kind
geboren, so kann dieser Zeitpunkt der



25

Himmelskorper und Himmelsgeometrie angehalten werden, um eben aus diesem Zeitpunkt
die Zukunft zu lesen. Aber nochmal zuriick zum Herlitz-Kalender, es gibt noch eine weitere
Art den Kalender zu lesen und nach rémischem Muster die Zeit vorherzusagen. Bei den
Stellungen der Tage werden diese in Gut und Bose eingeteilt. Daraus ergaben sich
umfangreiche Texte, die die einzelnen Himmelsereignisse beschreiben, wie z. B. Julius
Firmicus Maternus in den acht Biichern des Wissens. Ein berlihmtes Beispiel stellt der Tag am
17. Dezember 1631 dar (o D h / ©°d). Er beschreibt die Quadratur von Saturn und Mond
sowie die Opposition von Mars und Mond mit groRer Eindringlichkeit: , Die Quadratur
Saturn—Mond, Saturn oberhalb und im rechten Quadrat zum Monde, Iésst den Kérper der
Nativen von boshaften Séften geplagt werden. Aus Trédgheit und Faulheit scheuen die
Geborenen jede Betiitigung und wagen nichts zu unternehmen. Diese Konstellation zerstért
stets das militterliche Erbe, oder die S6hne lehnen sich gegen die Mutter auf, greifen sie an, ja,
tragen sich sogar mit der Absicht, sie zu ermorden.” Noch disterer wird das Bild durch die
Opposition von Mond und Mars: ,Wenn Mars und Mond einander in einer Opposition
aspektieren, gegeniiberliegende Orte der Genitur besetzen und sich die Macht der beiden
wechselseitig widerstreitet, dann werden die Nativen nicht lange leben oder ihnen drohen
stdndig schwere Gefahren...” Die astrologische Konstellation lasst sich als Grundlage fir eine
Interpretation verstehen, die sich auf den Kupferstich Melencolia | von Albrecht Diirer aus
dem Jahr 1514 bezieht.

Dabei wird vorausgesetzt, dass im Jahr 1514 vergleichbare Konstellationen im Kalender
auftraten, wenn auch an anderen Tagen und unter anderen Namensheiligen. Die Opposition
von Mond und Mars, obwohl vorhanden, kann in diesem Zusammenhang auRer Acht
gelassen werden.

Die Konstellation Saturn im Quadrat zum Mond wird bei Firmicus, wie oben beschrieben, mit
Trdgheit, innerer Lihmung, Auflésung familidrer Bindungen und sogar mit destruktiven
Impulsen gegeniiber der Mutterfigur in Verbindung gebracht. In Diirers Melencolia | scheint
dieses Spannungsverhaltnis sinnbildlich dargestellt: Die geflligelte Frauengestalt — traditionell
als Personifikation der melancholischen Disposition verstanden — sitzt kraftlos und
gedankenschwer inmitten einer Welt voller Zeichen, Werkzeuge und Zahlen, aber ohne
sichtbare Handlung.

Das Bild lasst sich daher als Reaktion auf eine solche astrologische Konstellation lesen —als
Darstellung eines durch Saturn dominierten Zustands, der sich im melancholischen
Temperament und in einer Blockade des Handelns ausdriickt.

Eine wohlhabende Mutter wird von ihrem Sohn angegriffen, der sie sogar toten wollte. Eine
solche Voraussage war bereits bei seiner Geburt festgelegt und flihrte schliefRlich zu
Verzweiflung und Tod der beiden Protagonisten. Nach antiker Vorstellung wiirden die beiden
in der Holle schmoren. Doch in einer christlichen Perspektive kehren Mutter und Kind liber
eine Jakobsleiter zuriick aus dem Himmel um ihr zuvor antik vorhergesagtes Schicksal zu
messen und neu zu verstehen.

Im Kupferstich Melencolia | begegnen sich nun zwei Engel, Mutter und Kleinkind. Sie stellen
Fiirbitten an den heiligen Ignatius von Antiochia, dessen Gedenktag im Kalender am 17.
Dezember 1631 eingetragen ist. Sie messen, lUberlegen und bestatigen die alten
Uberlieferungen, werden aber entlastet durch den Blick in das wahre christliche
Himmelreich.

Soviel zur Lesart des rémisch-christlich ausgerichteten Kalenders, wobei der angegebene Tag
meist von einem Martyrer (oft der Todestag des Heiligen) besetzt ist. Es gibt also mehrere
Auslegungen im Kalender. Die Gberwiegende Mehrheit der Gesellschaft wollte eine Korrektur
des Kalenders.



26

Kimmerte sich der Kalender um die astrologisch gesichteten Planetenkinder, so blieben die
Strafen des Schopfergottes nicht aus, da die Menschen sich in falsche Abhangigkeiten
begaben. Baldungs Sintflut von 1516 schilderte sehr dramatisch, wie die gottlosen
Menschenkinder buchstdblich am Leben hingen und sich an Noachs Arche klammerten. In
Gen 6:1-9:29 wird die Szene biblisch ausgedehnt erzahlt. So waren es die (antiken)
Gottessohne, die die Menschentochter verfiihrten. ,,Da sprach der Herr: Mein Geist soll nicht
fur immer im Menschen bleiben, weil er auch Fleisch ist; daher soll seine Lebenszeit
hundertzwanzig Jahre betragen”. ,,... Ich will den Menschen, den ich erschaffen habe, vom
Erdboden vertilgen, mit ihm auch das Vieh, die Kriechtiere und die Vogel des Himmels, denn
es reut mich, sie gemacht zu haben”. ,,Nur Noach fand Gnade in den Augen des Herrn*.

Noachs Gottvertrauen zahlte sich im
Hinblick auf sein Lebensalter aus, er soll
950 Jahre alt geworden sein. Wahrend ein
Menschenleben mit 120 Jahre bemessen
wurde. Die Lange des menschlichen Lebens
und die dadurch entstandenen
Altersstufen wurden zum grofen Thema
Baldungs. In Gen 19:1-38 wird die Szene
von Lot und seinen Tochtern erzahlt, diese
sind eher zuerst jugendlich und unbedarft,
bis sie sich in im reifen Lebensalter
Nachwuchs wiinschen. Gott richtete
strafend Uber die Stadt Sodom, nur Lot
entkam und lebte mehrere Jahre mit
seinen Tochtern in einer Hohle. Baldungs
Bildnis Lot und seine Tochter (1535-1540)
zeigt die alteste Tochter, wie sie sich einen
Liebesakt vorstellte. Die jingere sollte es
ihr gleich tun. Der Vater hatte von dem
allem nichts mitbekommen.




27

Leider wurde das Bild zerstlickelt und in
absehbarer Zeit hoffentlich wieder ganz
zusammengesetzt. Lots Tochter befanden
sich im frihen mittleren Lebensalter, ganz so,
wie die Frau in Baldungs Reiter mit Frau und
Tod von 1498 bis 1508. So wie biblische
Bildvorstellungen in den Alltag der
Renaissance integriert wurden so wurden
auch antike Texte modernisiert, wie es die
vier Jahreszeiten zeigen. Es ist die
verheiratete Persephone mit ihrem Gemahl
Hades, die sich gerade in die Frihlingszeit
bringen lasst. Im Herbst und Winter weilte
sie in der Unterwelt. So ist es kein Wunder,
das die Toten ihre Anwesenheit gerne wieder
hatten. Dirers Entflihrung auf dem Einhorn
driickt ebenfalls das Thema der vier
Jahreszeiten aus, das Einhorn soll dabei an
den Frihling erinnern. Zu beiden Bildern gibt
es eine aufschlussreiche Vorzeichnung
Diirers, Hades entfiihrt seine spatere Frau
Persephone und reitet durch verstorbene
Kérper, ein grausiger Anblick. Auch hier sei
nochmals an die Tagundnachtgleichen
erinnert, sie teilen die Jahreszeiten in zwei
Halften, Frihling und Sommer in Herbst und
Winter.

Innerhalb einer Badestube spielte sich das
fast noch mittelalterliche
Gemeinschaftsleben zum Thema Gesundheit
ab. Hier wurde sich gereinigt und einige
kleinere Krankheiten behandelt. Der Aderlass
diente dazu, sich fiir die himmlische Zukunft
am Korper zu reinigen. Wurde der Native im
Herbst geboren, so sollte er zu gewissen
Zeiten Aderlassen. SchlieBlich war sein
Ableben im Friihjahr laut geozentrischen
Weltbildes bestimmt. Das abgelassene Blut
sollte sich im Friihling neu bilden, damit die
Harmonie im Weltganzen erhalten blieb. Durch Siinden, wie z. B. Véllerei, kame der Kérper in
eine Schieflage und dagegen wurde im Badehaus gehandelt. Baldungs Frauenbad mit Siegel
(1515) zeigt, wie sich zwei Frauen gereinigt hatten und sich im Spiegel ihren Kérper
begutachten. Eigentlich eine sehr intime Szene, die aber von einer der drei Parzen in einen
allgemeinen Lebenszusammenhang umfunktioniert wird. Die drei Parzen, die tber das
menschliche Schicksal Auskunft geben, indem sie den Lebensfaden spinnen, messen und
durchschneiden, sind Giberall gegenwartig. Auch in der Badestube, wird eine Parze den
Lebensfaden durchscheiden, eine Alte schaut der Badehausszene im Hintergrund zu. Was
aber genau passiert bleibt nur zu vermuten.




Sie sind von ihrer eigenen Schonheit Gberwaltigt! Alles dreht sich nur um das Zentrum der
begehrenswerten Schdnheit, viele Lebensperspektiven eréffneten sich dadurch. Bei Diirers
Kupferstich, vier nackte Frauen von 1497, ergeben sich dhnliche Inhalte. Zwischen einem




29

Abzieh- oder Ankleideraum treffen sich vier nackte Frauen und unterhalten sich angeregt.
Die Jiingste (Friihling), steht hinter der jungen Frau (Sommer), beide schauen die Alteren an.
Die Erwachsene (Herbst) steht neben der Alten (Winter), alle reden tGber die werdende
Schonheit, Giber die Schonheit, die gehabte Schonheit und tiber die vergangene Schonheit.

Es betrifft das ganze Menschengeschlecht, wie es auf einer empfindlichen Frucht steht
(,Omne (O) genus (G) humanum (H)“), die leicht faul werden kénnte. Unter ihnen befindet
sich das Totenreich, welches von ihnen nicht wahrgenommen wird. Auch der Teufel meint bei
einem so angeregten Gesprdch leichtes Spiel zu haben. Direr ist fir seine Badehausszenen
bekannt, die Zeichnung Uber das Frauenbad zeigt alle Altersstufen nackt. Das Madnnerbad
von 1497 zeigt ebenfalls vier Altersstufen, von denen drei ein Geburtstagsstandchen geben,
es sind allesamt Altersstufen von Direr selbst. Im Vordergrund befinden sich die
Paumgartnerbriider, ihnen gilt das Geburtstagsstandchen. Sie haben selber keinen
Geburtstag, da nur ihr Namenstag — Stephan und Lukas — vermerkt worden war. Es war
wichtig um z. B. adergelassen zu werden, einen Geburtstag angeben zu kénnen. So wahlten
sie sich ihren jeweiligen Namenstag zum Geburtstag und gaben sich selber Namenspatrone,
Stephan wahlte sich den hl. Georg und Lukas wahlte sich den hl. Eustachius (siehe
Paumgartner Altar). Der Trinkende ist wohl der eine Altersstufe weiter abgehandelte
Pirckheimer. Baldungs Kunstwerke behandeln oft das Lebensende, den Tod. Der sieht meist
furchterregend aus. Dabei hat er doch
nur die Begrenzung der Altersstufen
im Sinn. So z. B. in Dilrers
Sparziergang von 1498. Ein Teufel mit
Sanduhr zeigt dem verheirateten Paar
an, das die blithende Zeit bald
vorbeigeht. Sollte es Zeit sein an
Kinder zu denken? Baldung fertigte
wie Direr Bilder fir sein Publikum aus
dem Prognostikum an. Wem ist
welche Altersstufe zuzurechnen? Die
Frau konnte ein Mars-Kind sein, die
letzte Altersstufe gehort dem Saturn
an. Laut Julius Firmicus Maternus in
die acht Blicher des Wissens: ,,Saturn
in einer Opposition zum Mars. Wenn
Saturn den Mars in einer Opposition
aspektiert .... Bezeichnet diese
Konstellation sehr schweres Unheil ...,
die Nativen leiden unter Elend und
Sorgen, ihr Kérper wird durch
dauernde Arbeit ermidet werden. ...
Haufig werden sie den gefiirchteten
Tod vor Augen sehen. ... Feindschaften
seitens der Hausangestellten sind zu
erwarten ...“ So wird sich die an sich
hochgestellte Frau nicht mehr von
ihrem Trauma erholen, selbst
Flrbitten und Gebete helfen nicht.
Alles wird so bleiben bis sie stirbt.




30

Diese Aussage trifft z. B. dann zu, wenn die Prognose bei der Geburt auf den 22. Oktober
(evangelisch im Herlitz Kalender) 1631 angezeigt ist. Diese Prognose kann jedes Jahr in
Erinnerung gebracht werden. So dass die beiden ahnlichen Bilder — der Tod verfolgt ein
Madchen von 1513 und der Tod und das Madchen von 1517 — die gleiche Prognose besitzen.
So wird die Native immer alter ohne die Todeserfahrung vergessen zu kénnen. Aber
irgendwann wird das Schicksal zuschlagen, da aber ware der eigene Tod eine Erlésung.

Baldungs ungleiches Paar von 1527 und 1528 folgen einem 1300 Jahre alten Text und sind
ein gutes Beispiel wie viele Kiinstler, wie Cranach, Diirer und Jacopo de' Barbari diesen oder
dhnliche Texte nutzten. Laut Julius Firmicus Maternus in die acht Blicher des Wissens galt fir
die Planetenkinder Saturn und Venus folgendes: ,,Saturn Quadratur Venus. Wenn Saturn und
Venus durch ein Quadrat miteinander verbunden sind und Saturn oberhalb im rechten
Quadrat stehend, die sich links von ihm befindende Venus durch einen schlechten Aspekt
anblickt, dann ist der Verlust des vaterlichen Erbteils angezeigt. Die Nativen werden liigende
Menschen sein, ihre staindigen Weibergeschichten werden immer einen skandaldsen
Ausgang nehmen, von Liebenswiirdigkeit kann bei ihnen gar keine Rede sein, und niemals
werden ihre Winsche eine gliickliche Befriedigung finden (Bild links). Stand aber die Venus
oberhalb, besetzte sie die rechte Seite des Saturn und aspektierte sie ihn, den unterhalb
stehenden, im Quadrat, dann bringt diese Konstellation ehrenfeste, zlichtige, sittsame
Gattinnen, die aber im Hause jede Herrschergewalt im Hause, ihre Ehegatten treu,
zuverlassig und gewissenhaft lieben, so dass das gute Verhaltnis in der Ehe auf
Gegenseitigkeit beruht, und die ihre Liebe auf gewisser Weise zu verheimlichen pflegen (Bild
rechts).” (Vergleiche dazu den Text von Holger Jacob-Friesen in Hans Baldung Grien, heilig /
unheilig.)

Die beiden letzten Bilder, die ich von Baldung vorstellen moéchte, sind sehr intimer Art. Es
sind die falsch verstandenen Bilder, allegorische Frauengestallt mit Spiegel, Schlange, Hirsch
und Hindin von 1529 und Frau mit Viola da Gamba, Liederbuch und Katze von 1529.



31

Zwei Allegorien der Ecclesia.

Seid fruchtbar und mehrt euch, fullt die Erde an und macht sie euch untertan und herrscht
Uber die Fische im Meer und Uber die Vogel des Himmels und liber alle Lebewesen, die auf
der Erde sich regen! (Gen 1:28)

Um es vorweg zu sagen, es sind keine Frauen, die hier abgebildet sind. Auch ist das linke Bild
nicht die Allegorie der Weisheit, es sind Madchen, die wissen mdchten in welche
Altersgruppe sie gehoren oder wohin sie liberhaupt in unsicheren Zeiten Zuflucht nehmen
konnten. Dazu priifen sie sich einmal dulRerlich mit dem Spiegel — im Blick der Tod — und
verstandesmaRig mit dem Liederbuch in der Hand. Selber kénnen sie es sich nicht erklaren,
wo sie hingehdren, es muss jemand sein, der ihnen ihre Fragen firsorglich beantwortet. Die



32

beiden Tierarten sind rechts eine rollige Katze und links eine wohl schon geschlechtsreife
Hindin. Die Schlange stellt bei der einen die siindige Erwachsenenwelt dar, der Glaube an die
alte christliche Ordnung. Die Viola da Gamba dient als Zeichen der Musikharmonie innerhalb
einer plagalen und authentischen Tonfolge, welche das Kindhafte und das Erwachsene
darstellen. Es ist der Ubergang von einem Madchen zu einer emanzipierten Frau. Doch stellt
Baldung ein Konzept dazu, welches die Musikharmonie anspricht. Die beiden Madchen
werden nicht nur alter, sondern sie lernen auch wohin sie gehoren. Luther und seine
Komponisten (z. B. Johann Walter) griffen immer wieder auf kirchentonale Strukturen,
darunter auch plagale Modi, zuriick. Plagale Modi klingen sanfter, schlichter, bodenstandiger.
Sie sind gemeindetauglich und erinnern an gregorianische Traditionen und sie passen zu
Luthers Ziel, das Evangelium ,,dem Volk singbar” zu machen. (Nach Siegfried Meier, Deutsche
Psalmen fiir das Volk.) Also stehen sich die nun alter gewordenen Allegorien der Ecclesia
gegenliber, einmal die alt-katholische Variante und zum anderen die neue protestantisch
Version. Das Alterwerden bringt die Allegorien vom Dunkel in das Tageslicht. (Siehe zum
Gesangbuch, Holbein die Gesandten, das Regal mit Musikinstrument und lutherischen
Gesangbuch von 1533)

Die vorgelegte Arbeit beriicksichtigt ein damals herrschendes Weltbild und vergleicht die
Ausarbeitung mit Interpretationen von Bildwerken von Hans Baldung Grien. Als Vorlage
diente das Buch von der groRen Landesausstellung von Baden-Wirttemberg in Karlsruhe
vom 30. November 2019 bis 8. Marz 2020 liber Hans Baldung Grien, heilig | unheilig. Ziel ist
es, den Kontext Gber das ptolemaische Weltbild innerhalb der bildenden Kunst zur
Renaissancezeit fest zu installieren. Deshalb wird am Anfang ausfihrlich iber die
Vermessung des Himmels berichtet. Es scheint so, dass es keine geeignete Darstellung gibt,
die ein klares Bild von einem mechanischen Weltbild beschreibt. Selbst die Arbeiten von Aby
Warburg scheinen kein klares Bild hinsichtlich der Planetengotter, Elemente und Aspekte zu
geben.

Gezeigte Bilder sind in Biichern und folgenden Museen zu besichtigen. Fett gedruckte Titel
ergeben sich aus neuen Bildbeschreibungen:

Palmetten aus ,Antike Bilderwelten von Frank Hildebrand“

Fassade des Adam-und-Eva-Hauses in der HathumarstralRe 7 in Paderborn

Die Loggetta von Jacopo Sansovino auf dem Markusplatz in Venedig mit ihrem Figurenschmuck
Ein Kalender aus Zirich von Christoffel Froschouer

Kupferstich von Diirer, Sol Justitiae, die Sonne der Gerechtigkeit, Georg-August-Universitat Gottingen
Der Lauf des Sol

Kupferstich von Diirer, die Hexe, Georg-August-Universitat Gottingen

Der Lauf von Luna

Kupferstich von Diirer, Apollo und Diana, Georg-August-Universitat Gottingen

Der Anfang von Sol (Apollo) und Luna (Diana)

Baldung, die drei Grazien, Madrid, Museo del Prado

Die drei Grazien und die vier Planetenkinder

Baldung, Merkur, Stockholm, Nationalmuseum

Merkur als Psychopompos

Baldung, Venus und Amor, Otterlo, Kroller-Miller Museum

Venus, die Liebesgottin

Baldung, zwei Hexen, Frankfurt a. M., Stadel Museum

Der Lauf der Grazien, zwei Hexen mit einem Merkurkind

Holbein in, Lob der Torheit von Erasmus von Rotterdam, Atlas tragt die Spharenkugel

In der Kirche St. Mariae in Miihlhausen Thiringen, der hl. Nikolaus von Myra die , Entlarvung der Diana”
Baldung, Maria als Himmelskdnigin, Privatsammlung in den USA



33

Die Himmelskonigin

Baldung, die Geburt Christi, Staatliche Kunsthalle Karlsruhe

Die Geburt Christi nach dem Evangelisten Johannes

Baldung, Maria mit der Weintraube, Stiftung PreuSische Schlésser und Garten, Berlin-Brandenburg
Maria mit den zwei Jesuskindern

Holbein, Schutzmantelmadonna fiir die Familie von Jakob Meyer zum Hasen, Sammlung Wirth
Die Schutzmantelmadonna mit den zwei Jesuskindern

Baldung, die sieben Lebensalter der Frau, Museum fir bildende Kiinste, Leipzig

Die sieben Lebensalter der Frau

Wenzel Jamnitzer, ,Perspectiva Corporum Regularium®, Nirnberg (das Oktaeder und der Hexaeder)
Herlitz, Kalender fiir die Stadt Nirnberg mit Aspekten von 1631

Baldung, die Erschaffung der Menschen und Tiere, Angermuseum, Erfurt

Die Schopfung Gottes und der Mensch

Baldung, die Sintflut, Museen der Stadt Bamberg

Die Strafe Gottes, die Sintflut

Baldung, Lot und seine Tochter, Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe

Die Familie Lot und ihr Schicksal

Baldung, Reiter mit Frau und Tod, Musée de Louvre, Paris

Friihling und Sommerzeit der Proserpina

Direr, Entfiihrung der Proserpina, Morgan Library and Museum, New York

Proserpina und der Weg in die Unterwelt

Baldung, Frauenbad mit Spiegel (Kopie), Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe

Zwei Frauen reden iiber die Schonheit

Baldung, die Frau und der Tod, Kunstmuseum Basel

Das unvermeidbare Schicksal einer Frau

Baldung, ungleiches Paar, Walker Art Gallery / National Museumes, Liverpool

Das ungleiche Paar was nicht lieben kann

Baldung, ungleiches Paar, Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe

Das ungleiche Paar und ihr Geheimnis

Baldung, Allegorische Frauengestalt mit Spiegel, Schlange, Hirsch und Hindin, Alte Pinakothek, Miinchen
Eine Allegorie der romisch-katholischen Ecclesia

Baldung, Allegorische Frauengestalt mit Liederbuch, Gambe und Katze, Alte Pinakothek, Miinchen
Eine Allegorie der protestantischen Ecclesia



	Die Tabelle zeigt die Entwicklung der Vermessung des Himmels, innerhalb der griechischen Tradition, die die Tugenden der Gutmenschen kennzeichnen. Empedokles entwickelte im 5. Jahrhundert vor Chr. eine Zusammenfassung der vier Elemente: „Nicht aus eig...
	Quellen
	Innerhalb der Wissenschaft ist die pythagoreische Sphärenharmonie für die Musiktheorie beispielgebend. Die Kirchentonarten basieren auf authentische und plagale Tonfolgen. Innerhalb eines Monochord tauchen reine Intervalle auf. Diese beziehen sich auf...
	Die Palmetten aus „Antike Bilderwelten von Frank Hildebrand“
	Die Palmetten sind mit 7 und 8 Wedeln versehen, mit den Tugenden Liebe (3+4) und Ekstase (3+5). Gezeigt wird das Verlangen des Zeus zu den schönen Knaben des Königssohnes Ganymed, der sich ganz in Ekstase weigert in die Erwachsenenwelt aufgenommen zu ...
	Der von Wahn gezeichnet Herakles fordert „Gerechtigkeit“ ein (9 Wedel einer Palmette 6+3). Er ist im Begriff das Orakel des Apollon zu zerstören, da er keine Aussage über seinen künftigen Werdegang erhält. Apollon wird von seiner Schwester Artemis unt...
	Athena Promachos, die göttliche Vorkämpferin eröffnet den Faustkampf der zwei jugendlichen Parteien, die mit Hähnen auf dorischen Säulen vorgestellt werden. Der Schiedsrichter ist mit einer Gerte ausgestattet und kann jederzeit in den Kampf eingreifen...
	Die 11 und 12-fachen Wedel (Palmetten) gelten der Weisheit (11=5+6) und der Stärke (12=3+4+5). Beides benötigt Herakles, der mit Iolaos vor Athene steht. Auf der Rückseite ist König Eurystheus zu sehen, er überlegt sich mit seinen Beratern, Herakles 1...
	Die Palmetten sind 7-fach unterteilt, was an die „Liebe“ zu den Göttern erinnert. In einem Triumphzug ist in der Mitte Theseus zu erkennen, wie er gerade den wilden Stier zu seinem Opferplatz treibt. Dort lässt er den kretischen Stier – den Herakles v...
	hatte – dem Gott Apollon opfern. Als Königssohn ist es Theseus wichtig, dass die Götter auf sein Athen gnädig blicken.
	Die platonischen Körper mit den neuen Mittelschnitten, den Aspekten. Die Seiten der pythagoreischen Sphärenharmonik sind – wie am Monochord ausprobiert – mit in das Modell der Weltharmonik integriert.
	Ungefähr 2000 Jahre später werden die Palmettenunterteilungen durch die Rosettenunterteilungen wieder aufgenommen. Zur Renaissancezeit dienten die Rosenblätter als himmlische Aspekte der Fächerrosetten, die auch Tugendhaftigkeit vorstellen sollten. De...
	Die einzelnen Tage im bürgerlichen Kalender sind in Kerben angegeben, eine rote Kerbe steht für den Sonntag. Sonne und Mond gehen in den Tierkreiszeichen auf. Figürliche
	Piktogramme zeigen Ereignisse im Kirchenjahr. Alle anderen Zeichen werden im Feld „Der Zeichen beduaingen“ (Bedeutung) erläutert. Aspekte und Planeten – bis auf Mond und Sonne – werden nicht gezeigt, wohl aber zur Berechnung z. B. des Aderlassens benö...
	Dürfen Götter altern?

